
prospérité



prospérité

BART
DE WEVER



Table des matières

		  Avant-propos� 7

PARTIE 1	 Les racines de la prospérité �  10

	 I	 Prospérité et bien-être  
à travers l’histoire �  11

	 II	 La révolution industrielle�  25

	 III	 Smith contre Marx�  37

	 IV	 La troisième voie�  51

PARTIE 2	 Aux prises avec la prospérité�  64

	 V	 Une prospérité qui s’effrite�  65

	 VI	 Un état qui s’impose�  83

	 VII	 L’impuissance mène au désespoir�  97

PARTIE 3	 Œuvrer pour la prospérité�  110

	 VIII	 Les leçons de Singapour�  111

	 IX	 L’union inachevée�  131

	 X	 Labore et constantia �  147

		  Notes de fin�  151



7

avant-propos

Avant-propos
Depuis la Seconde Guerre mondiale, ce pays a connu trois 
grandes vagues d’assainissement budgétaire.

La première a eu lieu vers 1960. Le Premier ministre de 
l’époque, Gaston Eyskens, a mis en œuvre ses « lois d’ex-
pansion » afin de relancer l’économie. Peu après, la Loi 
unique a été adoptée : un assainissement budgétaire rigou-
reux après le choc financier provoqué par l’indépendance 
du Congo. La Belgique a été en ébullition pendant des 
semaines, avec des grèves et même des manifestations qui 
ont fait des morts. Eyskens a néanmoins tenu bon. Le 
pays a ainsi été préparé à une décennie de forte croissance 
économique et d’amélioration du niveau de vie – surtout 
en Flandre.

Le second assainissement date des années 1980, sous Wil-
fried Martens. Les conditions étaient à nouveau difficiles : 
récession, chômage galopant et dette encore plus impor-
tante qu’aujourd’hui. Martens a opté pour des réformes, 
une forte dévaluation du franc et des économies dras-
tiques, malheureusement aussi au niveau des investisse-
ments, ce qui a hypothéqué notre croissance à long terme.

Le troisième a eu lieu dans les années 1990 sous Jean-
Luc Dehaene. L’objectif était de respecter les critères de 
Maastricht et d’adhérer à la zone euro. Là encore, il y a 
d’abord eu une période de récession, mais le contexte est 
ensuite devenu plus favorable. La perspective de l’euro a 
contribué à faire baisser les taux d’intérêt, ce qui a permis 



98

prospérité avant-propos

de combler en partie le déficit budgétaire. Le reste de 
l’assainissement a été réalisé par une hausse d’impôts.

Aujourd’hui, nous faisons face à une quatrième vague. 
Le défi semble plus grand que jamais. Nous n’avons plus 
notre propre monnaie, ni de marge pour augmenter les 
impôts, notre population vieillit, les charges d’intérêt 
explosent et notre économie est en berne, avec des rela-
tions commerciales perturbées dans un monde géopoliti-
quement instable. En plus de cela, la guerre fait à nouveau 
rage sur notre continent et la locomotive européenne qui 
devrait nous tirer vers l’avant vacille. Les assainissements 
précédents étaient loin d’être évidents, mais aujourd’hui, 
nous sommes vraiment au pied du mur. Si nous ne faisons 
rien, notre État-providence risque de s’effondrer. To 
mend or to end, en quelque sorte.

Cet essai vise à clarifier les choix nécessaires pour inverser 
la tendance – et pourquoi ils sont inévitables. Nous revien-
drons d’abord sur les origines de notre État-providence 
moderne. Nous montrerons ensuite quelles dynamiques 
menacent aujourd’hui sa survie. Enfin, nous esquisserons 
la logique qui doit désormais nous guider pour relever 
les grands défis de notre époque – en tant que pays et en 
tant que continent. 

Ou, comme l’a dit Gaston Eyskens en 1960 lors de l’an-
nonce de la Loi unique :

« Je vous ai exposé en toute sincérité les difficultés aux-
quelles nous sommes confrontés et les mesures qui, à mon 

avis, sont inévitables dans l’intérêt supérieur de la nation. 
J’ai agi ainsi parce que je suis convaincu que seule la mise 
en œuvre d’un tel programme, qui impose la sobriété à 
l’État et exige de tous compréhension et discipline, est de 
nature à garantir une politique d’emploi, de prospérité 
et de progrès social. (...) Ce programme rompt radicale-
ment avec les méthodes faciles du passé. Il apportera un 
véritable renouveau. Certains aspects de ce plan peuvent 
sembler durs. Personnellement, j’ai toutefois la certitude 
que la victoire nous attend finalement et que les efforts et 
les sacrifices demandés seront récompensés par un déve-
loppement économique accru et un plus grand bien-être 
social. »1



10

prospérité

PARTIE 1

Les racines de la 
prospérité

i

Prospérité et  
bien-être  

à travers l’histoire



13

prospérité et bien-être à travers l’histoire

Au IVe siècle avant Jésus-Christ, Aristote écrivait que 
ce n’est pas la richesse (πλοῦτος) qui est le véritable bien, 
mais le bien-être (τὸ εὖ ζῆν) ou « la bonne vie ». Ce n’est 
pas un hasard s’il a couché cette sagesse dans un ouvrage 
intitulé Politique (Πολιτικά), qui signifie en grec ancien 
« les affaires de la polis ». Aujourd’hui encore, la prospé-
rité et le bien-être sont des termes chargés qui reviennent 
souvent dans le débat social et politique. Certains les uti-
lisent indifféremment, tandis que d’autres les opposent 
diamétralement. Pour bien comprendre cet essai, il est 
donc important de délimiter clairement ces deux termes.

La prospérité désigne la mesure dans laquelle les besoins 
peuvent être satisfaits par des moyens. Ainsi, on peut par 
exemple apaiser la faim par la nourriture, étancher la soif par 
la boisson ou trouver le sommeil grâce à un abri et au confort. 

Le bien-être fait référence à la mesure dans laquelle un 
individu ou une société se porte bien sur le plan physique, 
mental et social.

Il découle de ces définitions qu’il est possible d’avoir de la 
prospérité sans avoir de bien-être. Un milliardaire atteint 
d’un cancer en phase terminale ne tire que peu de profit 
de son argent. Cela ne fait guère de doute.

À l’inverse, le bien-être sans prospérité est un phénomène 
moins évident. Tout au long de l’histoire, ce sujet a souvent 
alimenté les débats. Aujourd’hui, presque toutes les études 
montrent que la prospérité est un facteur important du 
bonheur humain. En moyenne, l’argent rend bel et bien 



1514

prospérité prospérité et bien-être à travers l’histoire

plus heureux. Le manque d’argent rend généralement les 
gens plus malheureux. Ne pas parvenir à subvenir à ses 
propres besoins essentiels génère une profonde souffrance. 
Pourtant, il existe toutes sortes de mythes romancés qui 
tentent de convaincre les gens du contraire. 

L’une des légendes les plus célèbres de ce genre est l’his-
toire du philosophe grec antique Diogène de Sinope. Il est 
considéré comme le représentant le plus connu du cynisme, 
un courant philosophique qui met l’accent sur la simplicité, 
l’autosuffisance et l’indépendance morale. Diogène vécut 
au IVe siècle avant Jésus-Christ près de Corinthe. Selon 
la tradition, il vivait dans un tonneau, avec pour seules 
possessions un manteau, une assiette et une coupe. Il finit 
même par se passer de ces deux dernières après avoir vu 
un enfant manger et boire avec ses mains.

L’histoire la plus célèbre concernant Diogène est sans 
aucun doute sa rencontre avec Alexandre le Grand. 
Fasciné par la simplicité du philosophe, le souverain 
macédonien lui aurait rendu visite lors d’un voyage et 
lui aurait offert tout ce que son cœur désirait en signe 
d’appréciation. La réponse du philosophe fut laconique : 
« Je voudrais que vous vous écartiez, car vous me cachez 
le soleil ». Impressionné, Alexandre aurait alors déclaré  : 
« Si je n’étais pas Alexandre, je voudrais être Diogène ». 
Ce à quoi le philosophe répondit : « Si je n’étais pas 
Diogène, je voudrais aussi être Diogène ».

L’histoire est devenue une parabole destinée à inspirer les 
gens à se contenter de peu. Ce ne sont pas les ambitions et 

la richesse d’Alexandre le Grand, mais bien la simplicité de 
Diogène qui mèneraient au vrai bonheur. Ne désirer que ce 
que l’on possède, c’est une idée séduisante, et non dénuée de 
sagesse. Seulement, cette histoire est presque certainement 
inventée. Alexandre et Diogène ne se sont probablement 
jamais rencontrés. Le récit de leur prétendue rencontre n’a 
été consigné par écrit que plusieurs siècles plus tard.

L’anecdote selon laquelle Diogène se masturbait avec volupté 
dans un lieu public semble plus véridique. Il s’agissait d’une 
habitude déplaisante de cet homme. Lorsque des passants lui 
en ont fait la remarque, il a répondu  : « Si seulement il était 
possible d’apaiser sa faim en se frottant le ventre ». Même 
Diogène semblait donc réaliser qu’une bonne vie sans un 
minimum de prospérité n’est qu’un rêve.

La vérité est que la quête de prospérité est existentielle-
ment ancrée dans notre espèce. L’homme se distingue des 
autres espèces animales par sa capacité à organiser cette 
quête au moyen d’une coopération à grande échelle et 
d’une innovation permanente. 

L’homme primitif avait déjà conscience de l’interaction 
entre prospérité et bien-être. Au sein du groupe, le travail 
était réparti de manière optimale : une partie allait chasser 
pour se nourrir, une autre assurait la sécurité du logement 
temporaire et une dernière s’occupait des plus vulné-
rables  : les enfants, les malades et les aînés. La prospérité 
et la sécurité rendaient les soins possibles.

En réalité, notre modèle de société n’a pas fondamenta-
lement changé depuis. La dynamique de base est restée 



1716

prospérité prospérité et bien-être à travers l’histoire

la même, mais son application s’est affinée. On a ainsi 
conçu de meilleures armes et de meilleurs outils, ce qui a 
rendu la chasse plus fructueuse et l’habitat plus sûr. Grâce 
à l’innovation, l’énergie et le temps ont été utilisés plus 
efficacement. On a tiré de plus en plus de prospérité des 
mêmes ressources. 

Stanley Kubrick illustre cela dans l’une des scènes les plus 
célèbres de son chef-d’œuvre 2001 : L’Odyssée de l’espace. 
Dans la préhistoire, un homme-singe découvre comment 
utiliser un os comme outil et comme arme. Lorsqu’il le 
lance triomphalement en l’air, l’image de l’os qui tourne 
se transforme soudain en celle d’un satellite dans l’es-
pace. La scène montre qu’au fond, nous ne sommes pas 
si différents de nos lointains ancêtres. Nos motivations 
fondamentales n’ont guère changé. Seuls les moyens par 
lesquels nous les exprimons ont considérablement évolué.

Non seulement la technologie est devenue plus sophisti-
quée, mais la coopération au sein des groupes et entre eux 
a elle aussi évolué avec le temps. Plus cette coopération est 
efficace, plus une communauté peut générer de prospérité 
et de bien-être. Tout comme les progrès technologiques, 
cette évolution sociologique s’est déroulée très lentement 
dans les premières centaines de milliers d’années de l’his-
toire humaine. 

Ce n’est qu’il y a quelque douze mille ans, avec la transi-
tion des communautés nomades de chasseurs-cueilleurs 
vers des colonies agricoles sédentaires, que nous voyons 
apparaître les premiers signes de véritables tribus : des 

groupes dotés de structures plus organisées – généralement 
hiérarchiques – et d’une identité commune de plus en plus 
large. J’ai publié en 2019 un essai intitulé Over Identiteit 
sur l’importance de cette dernière caractéristique.

Environ sept mille ans plus tard, quelque part entre le 
Tigre et l’Euphrate, nous voyons apparaître pour la pre-
mière fois un mécanisme que beaucoup maudissent encore 
aujourd’hui. Car outre l’écriture, nous devons également 
aux Mésopotamiens un autre phénomène : les impôts. 
Ceux-ci étaient payés sous forme de bétail, de céréales, de 
produits artisanaux et de travail. Les pièces de monnaie 
n’existaient pas encore ; il faudra attendre plus de deux 
millénaires pour cela (voir chapitre 3). 

Ces premiers « impôts » servaient à subvenir aux besoins de 
l’élite dirigeante, à s’attirer les faveurs des dieux et de leurs 
prêtres dans les temples, à nourrir l’armée et à construire 
des infrastructures essentielles, telles que des canaux pour 
favoriser l’irrigation. La redistribution sociale était encore 
loin d’être une réalité, mais l’instrument qui allait la rendre 
possible date bien de cette époque.

Les droits civils étaient alors encore loin d’exister. Les 
impôts ont précédé les droits civils d’environ 2 500 ans. 
En Mésopotamie et dans l’Égypte ancienne, les sujets 
avaient des devoirs envers leurs souverains et leurs pha-
raons, mais n’en tiraient aucun droit. 

Le concept de citoyenneté tel que nous le connaissons 
aujourd’hui est né dans l’Athènes antique. En tant que 



1918

prospérité prospérité et bien-être à travers l’histoire

membre de la polis, vous aviez des droits en plus de vos 
devoirs. Les citoyens pouvaient participer à la gouver-
nance et étaient protégés par une législation sur laquelle 
ils pouvaient eux-mêmes exercer une influence par le 
biais d’élections. Attention : seuls les hommes libres et 
adultes dont les parents étaient athéniens pouvaient être 
citoyens. Néanmoins, c’est là que fut semée la graine qui 
allait donner naissance à l’État de droit démocratique tel 
que nous le connaissons aujourd’hui.

Plus tard, les Romains ont perfectionné le système fiscal 
ainsi que le concept de citoyenneté. Jules César a mis 
en place un système centralisé de perception des impôts 
par l’État. Il a ainsi mis un terme aux abus de la fin de la 
République, où les percepteurs privés abusaient souvent 
de leur pouvoir. César a également introduit la première 
taxe sur les ventes, à un taux de 1 %. Sous l’empereur 
Auguste, ce système a été encore développé : il a fait 
effectuer des recensements dans tout l’empire afin d’en-
registrer les biens et les revenus. Selon l’évangéliste Luc, 
l’un de ces recensements expliquerait le voyage de Marie 
et Joseph à Bethléem. S’appuyant sur les informations 
issues de ces recensements, l’empereur a introduit des 
taxes supplémentaires, notamment un impôt sur les suc-
cessions. Comme chez les Mésopotamiens, les recettes 
étaient principalement affectées à l’armée, aux infrastruc-
tures et à l’administration publique.

Parallèlement, la citoyenneté romaine est devenue un 
statut juridique qui liait les habitants de différentes 
régions à l’autorité centrale et les fidélisait à Rome. 

L’empereur Claude a résumé l’esprit de la citoyenneté 
romaine comme suit dans un discours devant le Sénat.

« Qu’est-ce qui a causé la perte de Sparte et d’Athènes ? 
Après avoir vaincu leurs adversaires, elles les ont tenus à 
distance et les ont traités comme des étrangers indésirables. 
Prenez plutôt Romulus, le fondateur de notre ville. Il a eu 
la sagesse d’accueillir de nombreux peuples dans la com-
munauté des citoyens. Il vaut mieux se mélanger avec eux 
sur le plan culturel et familial et intégrer leurs richesses 
aux nôtres plutôt que de les tenir à distance. » (Traduction 
libre de Tacite)2

En d’autres termes, les Romains ont fait de la citoyenneté 
un moyen d’intégration et quelque chose que l’on pouvait 
acquérir à force d’efforts. La citoyenneté n’avait ainsi plus 
une connotation ethnique exclusive, mais une connotation 
juridique inclusive. L’histoire biblique dans laquelle Paul 
est ligoté par un centurion pour être fouetté et invoque sa 
citoyenneté romaine pour obtenir un procès équitable en 
est une illustration. À l’époque, cela était possible grâce à 
la formule civis Romanus sum – « je suis citoyen romain ».

Cependant, la citoyenneté et les impôts des Romains 
n’ont guère suscité de charité institutionnelle. La bienfai-
sance publique s’exprimait principalement dans le panem 
et circenses – « du pain et des jeux ». Les distributions gra-
tuites de céréales et les spectacles publics existaient déjà à 
Rome au IIe siècle avant Jésus-Christ. Mais ils servaient 
surtout à maintenir la paix sociale et à contrôler le peuple, 
plutôt qu’à lutter contre la pauvreté.



2120

prospérité prospérité et bien-être à travers l’histoire

C’est néanmoins aux Romains que l’on doit le premier 
programme public de redistribution sociale. Avec son 
programme Alimenta, l’empereur Trajan offrait des prêts 
aux agriculteurs, dont les intérêts étaient utilisés pour 
soutenir les enfants pauvres et les orphelins en leur four-
nissant de la nourriture et une éducation. Il s’agit peut-
être du premier précurseur de la sécurité sociale. Pour la 
première fois, la prospérité était redistribuée par l’État 
au profit du bien-être d’un groupe vulnérable, même si 
c’était sous une forme très modeste.

À cette époque, on était encore loin de l’État-providence 
(voir chapitre 4). La charité et l’aide sociale existaient, 
mais n’étaient pas organisées par l’État. Au début du 
Moyen Âge, il n’existait tout simplement pas d’États suf-
fisamment centralisés pour mettre en place un tel système 
social. La notion de citoyenneté était tombée en désué-
tude. De ce fait, l’aide sociale était principalement motivée 
par des considérations religieuses. Les monastères et les 
institutions chrétiennes s’occupaient des pauvres, des 
malades et des personnes âgées.

Les dirigeants laïques ont parfois tenté de mener une 
forme de politique sociale par l’intermédiaire de ces ins-
titutions religieuses. Ainsi, Charlemagne, peut-être en 
contrepartie de son couronnement en tant qu’empereur 
par le pape en l’an 800, instaura un impôt ecclésiastique 
obligatoire : la dîme, également prescrite par la Bible. 
L’empereur décréta qu’un tiers de cette dîme devait être 
consacré à l’aide aux pauvres. 

En réalité, cette règle n’était souvent pas appliquée. 
Certes, des hospices ont vu le jour, offrant un refuge aux 
pèlerins et aux marchands itinérants. Ils offraient parfois 
une forme de soins aux malades à l’initiative de l’église 
ou du monastère auquel ils étaient rattachés, mais l’accent 
était mis sur sur la fourniture d’un lieu protégé où passer 
la nuit. 

Au cours des XIe et XIIe siècles, certaines de ces auberges 
se sont développées dans les villes pour devenir des hôpi-
taux pour les pauvres malades grâce aux dons de géné-
reux bienfaiteurs. Les riches citadins avaient tout intérêt 
à se soucier des moins fortunés. Ils pouvaient sauver leur 
âme par la charité. Et, ce qui est peut-être plus important 
encore, ils s’assuraient ainsi la paix sociale et la tranquil-
lité. Cette façon de penser ambiguë a perduré pendant des 
siècles. D’une certaine manière, notre État-providence 
actuel repose toujours sur cette dualité. 

Avec la croissance des villes et l’émergence des guildes, 
des initiatives de soins séculiers ont également vu le jour à 
la fin du Moyen Âge. Les villes, les patriciens ou les sou-
verains ont eux-mêmes créé des hospices et des hôpitaux, 
organisé la distribution de nourriture ou géré des fonds de 
lutte contre la pauvreté. Les associations professionnelles 
d’artisans se sont également engagées dans des actions 
caritatives, mais principalement en faveur de leurs propres 
membres et de leurs familles.

Sous l’effet de l’urbanisation et de la croissance démo-
graphique, les autorités locales se sont elles aussi, après 



2322

prospérité prospérité et bien-être à travers l’histoire

le Moyen Âge, de plus en plus préoccupées du bien-être 
des personnes vulnérables. Dans les Pays-Bas, l’empe-
reur Charles Quint a promulgué en 1531 une ordonnance 
qui confiait explicitement la prise en charge des pauvres 
aux administrations locales. Celles-ci devaient créer des 
« Armenkamers » (chambres des pauvres), des lieux où 
les indigents pouvaient solliciter une aide. Cela a eu pour 
conséquence que ces administrations locales ont surveillé de 
plus en plus strictement les abus et les nuisances, tels que les 
« mendiants non autorisés ». Seuls les moines mendiants et 
les lépreux étaient autorisés à demander l’aumône aux pas-
sants. Avec les personnes réellement malades et les infirmes 
incapables de travailler, ils formaient les « pauvres dignes ». 
Quiconque était soupçonné de mendier par paresse ou par 
mauvaise volonté ne pouvait compter sur aucune compré-
hension. Un vieux proverbe dit d’ailleurs : « le mendiant 
vole le pauvre ». Cette logique était tout à fait normale dans 
le monde des Pays-Bas au début de l’ère moderne.

Il en allait de même dans l’Angleterre élisabéthaine, où les 
Poor Laws (lois sur les pauvres) ont été introduites à la fin 
du XVIe siècle. Ces lois stipulaient que chaque paroisse était 
tenue de venir en aide aux pauvres de sa propre commu-
nauté. Ce soutien devait être financé par des impôts locaux. 

Mais là aussi, on faisait la distinction entre les « pauvres 
méritants » – les personnes âgées, les malades et les handi-
capés – et les « pauvres non méritants » – les vagabonds en 
bonne santé et aptes au travail. Ces derniers ne pouvaient 
compter sur aucune compassion. Au contraire. Ceux qui 
se rendaient coupables de vagabondage étaient punis par la 

flagellation, placés au pilori ou, après des infractions répé-
tées, jetés en prison.

Au XVIIe siècle, Louis XIV a été le premier à mettre en 
place un système de soins centralisé et géré par l’État. Le 
Roi Soleil a fait construire des « hôpitaux généraux » pour 
les mendiants et les pauvres. Il serait toutefois trompeur 
d’attribuer trop de charité au monarque le plus célèbre de 
France. Car même si ces hôpitaux étaient officiellement des-
tinés à apporter aide et soutien, ils devinrent rapidement 
des lieux de détention pour les mendiants, les vagabonds, 
les prostituées, les aliénés et autres personae non gratae. De 
facto, les gens pouvaient ainsi être emprisonnés sans procès.

Tout au long de l’histoire, on constate que que la soli-
darité envers les plus faibles a bien été envisagée, mais 
qu’elle a rarement débouché sur une approche systémique 
aboutie. Il est certes facile, avec le recul, de condamner 
le manque de services sociaux dans le passé. La vérité est 
que, jusqu’à récemment, l’humanité ne disposait pas de 
deux éléments essentiels pour assurer de manière struc-
turelle et qualitative le bien-être des plus faibles d’entre 
nous. D’une part, une prospérité suffisante pour per-
mettre une redistribution. D’autre part, l’État-nation 
pour organiser cette redistribution de manière ordonnée. 
Ce n’est qu’au XIXe siècle que l’abondance et l’ordre 
ont enfin commencé à se rejoindre, rendant possible la 
naissance de l’État-providence moderne.


