Waanzin



LAURENS DE VOS — LOTTIE BAKKER

WAAN
/iIIN

EEN GIDS DOOR
DE GEKTE

Dick Swaab
Esther van Fenema

_ Wouter Kusters




INHOUD

9 39
INLEIDING DEEL L.
KLINISCHE WAANZIN
11 41
Laurens De Vos & Lottie Lieuwe de Haan & Joost
Bakker: Haarsma:
Waanzin. De slang die in Zelfgevoel en psychose

haar eigen staart bijt
59
Esther van Fenema:
Waanzin. De niet ingeloste
voorspelling

79
Dick Swaab:

De neurobiologie van
de relatie tussen
neuropsychiatrie

en kunst



101
DEEL II.
ACTIVISME, VERZET
& INCLUSIE

103
Wouter Kusters:
Afwijkingen in het
duister. Over vleermuizen,
vluchtelingen, visionairen
en filosofen

123
Paul Moyaert:
De therapeutische
relevantie van
Anti-Oedipus. Een
krankzinnige ode
aan het leven?

153
Gemma Blok:
Patiénten in verzet. Acti-
visme rond de psychiatrie
sinds de negentiende eecuw

171
Sven Unik-ID:
Ruimte voor waanzin

189
DEEL III.
WAANZIN IN KUNST
EN CULTUUR

191
Laurens De Vos & Lottie
Bakker:
Van volheid naar leegte.
De taal van waanzin

211
Sofie Vandamme:
Waanzin in witte inkt.
Een historische
verkenning van
vrouwelijke waanzin
in de literatuur

231
Anke Brouwers:
Enter Ophelia. ‘De
vrouwelijke ziekte’
in het Hollywood
van de jaren
veertig






WAANZIN. DE SLANG
DIE IN HAAR EIGEN
STAART BLJT

Laurens De Vos en Lottie Bakker

In wat waarschijnlijk het bekendste toneelstuk ter wereld is, maakt
Polonius de mentale staat op van de zoon van koningin Gertrude,
Hamlet. ‘Mad call I it. For, to define true madness, What is ‘t but
to be nothing else than mad?’! Wat is waanzin anders dan gek zijn?
In Shakespeares stuk is het schier onmogelijk om vat te krijgen op
Hamlets waanzin, en dus ook op de prins zelf, die erdoor behekst
lijkt. Zijn gedragingen en uitspraken kunnen plots op talloze manieren
geinterpreteerd worden; temidden van de duistere gekte kan overal
wel een streepje licht ontwaard worden dat de waarheid blootlegt.
De vraag naar wat waanzin nu precies is, blijft onbeantwoord. Net
als Hamlets vermoorde vader is een adequate omschrijving van het
begrip een spook dat verschijnt en verdwijnt, iets waar we met de beste
wil van de wereld geen grip op krijgen. Als puntje bij paaltje komt,
komen we terug uit bij het begin: waanzin is niets anders dan waan-
zinnig gedrag stellen. Waanzin is een slang die in haar eigen staart bijt.

Waanzin blijkt zich niet te willen laten vatten, biedt weerstand
tegen elke poging tot interpretatie of betekenistoekenning. De term
zelf lijkt de onmogelijkheid van zijn eigen definitie reeds in te sluiten.

11



Het prefix van waanzin sluit aan bij ‘wan’ zoals in bijvoorbeeld
wanorde, wanbeleid, wanbetalers of wansmakelijk. Het heeft dus
niets met wanen of hallucinaties te maken, maar betekent letterlijk
gebrek aan zin, leeg van zin. Etymologisch is ‘waan’ verwant aan het
Engelse ‘to wane’ — afnemen — en beide gaan terug op het Latijnse
‘vanus’ — leeg. Via het woord en de taal — het instrument bjj uitstek
om zin te geven — proberen we net tot datgene te komen dat buiten
het zinnige ligt. De zin moet haar eigen exces vormgeven; dat is de
kwadratuur van de cirkel.

Die letterlijke onvoorstelbaarheid en onvatbaarheid blijkt ook
uit de overdrachtelijke betekenis van het woord; het slaat dan op iets
dat nergens op slaat. Iets dat we niet kunnen vatten omdat het te
destructief, te irrationeel, te onlogisch, te gevaarlijk is. Tienduizenden
onschuldige mensen die het slachtoffer worden van raketaanvallen
in een oorlog is waanzin, net als het vooruitzicht dat een omaatje
omwille van haar hoge leeftijd straks misschien wel haar rijexamen
opnieuw zou moeten doen, hoewel ze in haar hele leven nog nooit
een ongeval heeft gehad. Waanzin. De koning die tijdens de forma-
tieperiode in tijden van klimaatopwarming vier keer moet worden
ingevlogen vanuit zijn vakantieresidentie in Frankrijk? Waanzin. Of
dat we meer weten over wijn dan over moedermelk, dat is in de ogen
van sommigen je reinste waanzin. Op de periode van de covidcrisis
kunnen we nu alleen maar terugkijken als pure waanzin. Naar fun-
damentalisten verwijzen we als religieuze waanzinnigen. Allemaal
lukraak uit de actualiteit geplukte voorbeelden. Wat niet meer binnen
de redelijkheid, binnen het zinnige valt, is waanzin.

Het hoeft overigens niet altijd een negatieve connotatie te hebben.
Een beklimming buiten categorie tijdens de derde week van de Ronde
van Frankrijk is voor de renners je reinste waanzin, net als het bun-
geejumpen waarbij je van pure spanning je broek hebt vol geplast.
Als het licht zich met een waanzinnige snelheid verplaatst, betekent

12

dit dat we er ons geen voorstelling van kunnen maken. Het wordt
dan gebruikt in de betekenis van hallucinant, wat op zich ook weer
ontleend is aan het domein van de waanzin. En die laatste paddotrip,
die was echt te gek, een synoniem dat in tegenstelling tot waanzinnig
enkel in een positieve context gebruikt kan worden.

Waanzin wordt zo een woord dat naar de grondeloosheid van
de taal als zodanig verwijst. Of anders gezegd, waanzin verwijst niet
alleen naar wat buiten het domein van het talige ligt, het begrip func-
tioneert meteen ook als de sluitsteen die het buitentalige maskeert.
Alles begint en eindigt bij taal. Woorden worden vaak omschre-
ven aan de hand van hun tegengestelde. Opmerkelijk genoeg echter
heeft waanzin geen tegenstelling. We moeten ons al gaan uitputten
in omschrijvingen zoals ‘mentale gezondheid’ of ‘geestelijke helder-
heid’. Het Engels kan bogen op “sanity’, maar in vele andere talen,
waaronder het Nederlands, gaapt bij het lemma voor het contrast met
waanzin een lexicale leegte. Blijkbaar vinden we mentale helderheid
zo evident dat onze taal er geen woord voor heeft. Het alternatief
dat in de moderne tijd dan vaak naar voren geschoven wordt is rede
of redeljjkheid. Wie niet krankzinnig is, dient zich op een rationele

manier van zijn hersenen te bedienen.

WAANZIN IN DE PSYCHIATRIE

Wie er vandaag een krant op naslaat, botst bijna als vanzelf op artikels
waarin waanzin een rol speelt, of een van haar vele verschijnings-
vormen, zoals gestoordheid, krankzinnigheid, ontsporing, psychose,
paranoia, schizofrenie, ontoerekeningsvatbaarheid of verwardheid.
Vaak wordt waanzin aangevoerd om een dader van verantwoordelijk-
heid te ontslaan. Maar ook voor de samenleving is een misdaad, aanval
of aanslag die gepleegd wordt door een gestoorde man of vrouw een
opluchting, aangezien die buiten de redelijke mogelijkheid valt om

13



verijdeld of voorkomen te kunnen worden. Het ontslaat de maat-
schappij ook van de vaak lastige, want reflexieve, taak om naar motie-
ven te zoeken. Wat met waanzin te maken heeft, is niet te voorzien en
niet te voorkomen. Het lijkt ingecalculeerde schade.

Vanzelfsprekend is waanzin niet hetzelfde als psychose. Het eerste
begrip wordt vooral gebruikt in historische en literaire contexten,
terwijl psychose voornamelijjk tot het medische discours behoort.
Waanzin wordt meestal breder opgevat dan psychose, omdat het
ook andere medisch beschreven stoornissen behelst, zoals depres-
sie, eetstoornissen of bipolaire stoornissen. Psychose wordt ook wel
gezien als de meest pure vorm van waanzin. Omdat we in dit boek
precies verschillende aspecten van en perspectieven op waanzin aan
bod willen laten komen, hebben we voor die allesomvattende term
waanzin gekozen. Voor sommige lezers zal die oubollig overkomen, of
— zeker voor mensen die van nabij een psychose hebben meegemaakt
bij zichzelf of hun omgeving — misschien zelfs denigrerend. Uiteraard
is het niet de bedoeling mensen voor het hoofd te stoten door het
gebruik van een woord dat rauw en onverbloemd oogt (en het ook is).
Daar staat tegenover dat het exclusieve gebruik van de term psychose
ons te veel in een medisch keurslijf zou vastzetten, terwijl waanzin,
getuige de voorbeelden hierboven, stevig ingebed is in ons taalgebruik
en bovendien een rijke geschiedenis heeft, zowel in de letterlijke als
de overdrachtelijke betekenis van het woord.

In de huidige psychiatrische praktijk worden psychoses beschre-
ven en geclassificeerd in de Diagnostic and statistical manual of mental
disorders (DSM-5, 2013), de bijbel van de psychiatrie, onder het hoofd-
stuk ‘Schizofreniespectrum en andere psychotische stoornissen’.? Men
gaat ervan uit dat een aantal kenmerken aanwezig moet zijn om een
diagnose schizofrenie of een psychotische stoornis te stellen.

Het eerste kenmerk dat beschreven wordt in de DSM-5 is de aan-
wezigheid van wanen. Dat zijn vaststaande overtuigingen, waarvan

14

de persoon in kwestie niet af te brengen is, ook al is er feitelijk bewijs
dat de overtuigingen tegenspreekt. Er wordt daarbij een onderscheid
gemaakt tussen bizarre en niet-bizarre wanen. Bjj een bizarre waan
is de overtuiging overduidelijk onaannemelijk en onbegrijpelijk voor
andere mensen met dezelfde culturele achtergrond, en stoelt de over-
tuiging niet op ervaringen uit het dagelijkse leven. Weinigen zullen
geloven dat uitgerekend jij de nieuwe messias bent. Bij een niet-bizarre
waan gaat het om een overtuiging die afgeleid is van het dagelijkse
leven en die niet buiten het bereik ligt van wat mogelijjk is. Komen
we hier niet al zeer sterk in de buurt van complotdenken? Dat er een
gebied in alle grijstinten tussen beide ligt, hoeft geen betoog.

Het tweede kenmerk is de aanwezigheid van hallucinaties. In de
DSM-5 worden hallucinaties omschreven als zintuiglijke ervaringen
zonder externe stimulus. Deze ervaringen zijn levendig en helder,
hebben de volledige kracht en impact van normale waarnemingen,
maar staan niet onder controle van de persoon die ze ervaart. Deze
waarnemingen vinden plaats bij helder bewustzijn en zijn geen
normaal onderdeel van de religieuze ervaring binnen sommige cul-
turele contexten. Hallucinaties kunnen betrekking hebben op alle
zintuigen, maar de meest bekende zijn auditieve hallucinaties, zoals
stemmen horen.

Ten derde wordt psychose gekenmerkt door gedesorganiseerd
denken of spreken. Uit het spreken van de patiént blijkt een stoornis
in het denken. Gedesorganiseerd denken komt bijvoorbeeld tot uiting
doordat iemand vaak van onderwerp verandert, doordat iemands ant-
woorden slechts zijdelings of helemaal niet met de vragen die gesteld
zijn te maken hebben, of doordat het spreken onbegrijpelijk is.

Ook ernstig gedesorganiseerde of abnormaal motorische gedra-
gingen wijzen in de richting van een psychose. Dit kan uiteenlopende
verschijningsvormen aannemen, van kinderlijk gedrag en onvoorspel-

bare agitatie tot problemen binnen elke vorm van doelgericht gedrag,

15



waaronder dagelijkse bezigheden. Een bijzondere vorm daarvan is
katatonie, een opvallende afname van het reactievermogen op de
omgeving, wat ook weer in tal van vormen kan voorkomen.

Ten slotte is er dikwijls sprake van negatieve symptomen.
Gevoelens, gedachten of gedragingen die er voorheen wel waren, ont-
breken nu deels of helemaal. Patiénten zijn ook geneigd zich sociaal
terug te trekken, hun omgeving minder aandacht te schenken, en ver-
tonen een gebrek aan energie.

Als minstens één van de eerste vier kenmerken aanwezig is, kan
de diagnose psychose gesteld worden. Psychose treedt op zowel by
schizofrenie als andere psychotische stoornissen, maar de grootste ver-
schillen daartussen hebben te maken met de duur van de psychose(n),
de prevalentie, de prognose en de mate van herstel. Vaak wordt er
pas van schizofrenie gesproken als positieve en negatieve symptomen
samen optreden, langdurig voorkomen en ernstige achteruitgang in
het functioneren veroorzaken.

Over de oorzaken van psychose heerst nog veel onduideljjkheid.
Algemeen wordt aangenomen dat genetische en sociale factoren een
rol spelen. In de hersenen treedt een ontregeling van het dopami-
nesysteem op. Psychose is dan ofwel het resultaat van misgelopen
psychische processen of van een inadequate aanpassing aan de rea-
liteit. Specifiek voor taal geldt dat andersoortig taalgebruik van de

psychoticus wordt gezien als bewijs voor een stoornis in het denken.

WAANZIN ALS CULTUREEL BEGRIP

Ook al konden we waanzin etymologisch terugvoeren naar ‘wan-zin’,
of dat daarom ook betekent dat er een gebrek aan zin is opgetreden,
is voer voor discussie. Evengoed kunnen we stellen dat een psychose
een teveel aan betekenis genereert; alles uit de ‘buitenwereld” wordt
in jjltempo van een nieuwe, hoogstpersoonlijke betekenis voorzien.

16

Dat betekent dat de codes waarvan we allemaal gebruikmaken om ons
dagelijkse leven te organiseren, wegvallen. Min of meer vaststaande
verbindingen tussen een teken en zijn betekenis worden ontbonden,
en vervolgens wordt aan die tekens een nieuwe betekenis toegekend
die voor de buitenwereld evenwel nog moeilijk of totaal niet meer
bevattelijk is. Een witte balk temidden van een rood veld zal dan niet
meer als een verbodsbord gezien worden, maar als het teken van een
van bloed omgeven brievenbus, en dus staat het buiten kijf dat de post
van de komende dagen een immanent gevaar inhoudt.

Ook woorden worden uitgekleed en van nieuwe betekenissen
voorzien. De Poolse hoofdstad Warschau is in het Engels Warsaw,
letterlijk ‘de oorlog is gezien’, wat de deur openzet naar allerhande
associaties met de Tweede Wereldoorlog.? Dit spel met woorden is
niet zo erg verschillend van wat dichters met taal vermogen. Ook zjj
leggen op basis van het klankmatige of door woorden te verknippen
en anders te plakken verbanden die ‘normale’ woorden of woord-
combinaties niet hebben.

Waanzin heeft altijd al tot onze verbeelding gesproken, om tal
van redenen. We lijken er bang van, maar zijn er ergens toch ook toe
aangetrokken. Horror et fascinans, zoals de Romeinen dat zo mooi
wisten te vatten. De angst en fascinatie die waanzin oproept, zijn twee
kanten van dezelfde medaille, en die heet identificatie. We kunnen ons
heel makkelijk vereenzelvigen met iemand die ‘een slag van de molen’
gekregen heeft. Veel hoeft er niet te gebeuren om van zin naar waanzin
af te glijden. Dat controleverlies beangstigt ons, maar intrigeert ook.
‘Al lachend zegt de zot de waarheid,’ luidt een oud gezegde. De
Dwaasheid in Erasmus’ Lof der zotheid is het daarmee eens; gekken
spreken altijd argeloos de waarheid, want anders dan vele anderen die
zwart denken maar wit spreken hebben zij het hart op de tong.* Ook
aan de figuur van de middeleeuwse nar wordt de eigenschap toege-
schreven de waarheid in pacht te hebben. Hoe weinig samenhangend

17



00k, in het spreken van psychotici zitten vaak voldoende aankno-
pingspunten met onze werkelijkheid om hun boodschap toch bepaalde
betekenis toe te dichten. Net zoals in de uitspraken van de sfinx of het
orakel bij de oude Grieken doen we verwoede pogingen het herme-
tische te ontsluiten. De moeilijkheid die we ondervinden om met het
onverklaarbare om te gaan, trachten we te overwinnen door alsnog
een verklaring aan te dragen. Voortdurend zoeken we, Claudius in
Hamlet parafraserend, ‘method in madness’, ook waar die er vaak
niet is. Zo herwinnen we de (illusie van) controle over wat initieel ons
bevattingsvermogen te boven ging.

Ook vandaag kunnen we nog steeds niet de vinger leggen op
wat waanzin nu werkelijjk is. Geen enkele psychiatrische stoornis
kan teruggevoerd worden tot een ziekte-entiteit.” Wel zijn mentale
stoornissen vaak verbonden aan een bepaalde politiek-ideologische
overheersende normativiteit. Zo werd pas door de groeiende eman-
cipatiebeweging van de homogemeenschap homoseksualiteit in 1973
uit de DSM als stoornis geschrapt. In de laatste editie — de DSM 5 — is
dan weer de ‘normoverschrijdende gedragsstoornis’ opgenomen, een
grensoverschrijdende geestesstoornis die zich uit in ‘gedrag dat de
rechten van anderen schendt of belangrijke maatschappelijke normen
overschrijdt’. Het kleinste kind ziet dat hieronder elke misdaad en
zelfs misstap gevat kan worden, en dat blijkt ook uit de criteria die de
DSM opsomt; daaronder vinden we onder meer spijbelen, ’s nachts
van huis weglopen, vechten, pesten, wreedheid tegenover mensen of
dieren, aanranding, inbraak, winkeldiefstal en brandstichting.® Dat
leest als een strafwetboek eerder dan als een psychiatrisch handboek,
maar het gewicht dat de samenleving in de nasleep van de #MeToo-
beweging aan grensoverschrijdend gedrag toekent, kon de psychiatrie
niet aan zich voorbijj laten gaan. Het is met andere woorden de samen-
leving die bepaalt waar de grens ligt, en dus ook welke manifestaties

van waanzin voorbij die grens liggen.

18

Dat is meteen de reden waarom cultuurwetenschappers zo’n grote
interesse tonen voor waanzin, dat in al zijn verschijningsvormen een
spiegel vormt voor het tijdsgewricht waarin ze zich voordoen. Zo
kunnen eetstoornissen gezien worden als een direct gevolg van de
opkomst van de beeldcultuur in deze eeuw. Voor 2000 kwamen ano-
rexia nervosa of boulimia nervosa in de behandelkamer van de psy-
chiater nauwelijks voor. Ook burn-outs zijn een recent fenomeen
dat gekoppeld kan worden aan een ontwrichte relatie tot ons werk,
hetzij door een teveel aan werk, hetzij door emotionele en onverschil-
lig makende vervreemding van het takenpakket. In die zin vertelt de
opsomming van stoornissen ons niet alleen iets over psychiatrische
ziektebeelden, maar ook veel over een bepaald tijdsgewricht. Als we
de geschiedenis van waanzin in kaart brengen, schrijven we ook een
cultuurgeschiedenis. Waanzin onttrekt zich immers niet aan de tijd
waarin het telkens opnieuw anders gedefinieerd wordt. Het is geen
natuurlijk gegeven.

Een ander voorbeeld van hoe waanzin komt en gaat op de golfslag
van de tijd, zien we bij paranoia. Heel lang werd achtervolgingswaan
als een aparte stoornis beschouwd, maar de laatste tijd merken we dat
die een beetje in de vergetelheid is geraakt; uit de mode, zouden we
bijna durven zeggen. Gedegradeerd. Pluto van de psychische stoor-
nissen. Tegenwoordig worden paranoide wanen enkel nog erkend als
een van de mogelijke symptomen van een onderliggende psychose.
Paranoia als een op zichzelf staande stoornis wordt evenwel nog nau-
welijks gediagnosticeerd. Zou het kunnen dat in een hypergeindivi-
dualiseerde samenleving waarin wij worden opgevoed met de idee dat
wij als ondernemer van ons eigen leven elke ander als een concurrent
moeten zien, paranoia opgeschoven is van stoornis naar normaliteit?
Op school moeten we het vooral beter doen dan de vriendjes, in onze
carriere meten we ons met hoe hoog vrienden en familie op de ladder

zijn opgeklommen. Dat heeft voor een snelle verbrokkeling van het

19



maatschappelijk weefsel gezorgd, maar ook voor de perceptie van onze
naasten als directe concurrenten. Geen wonder dus dat een paranoide
ingesteldheid zich gaandeweg in ons allen genesteld heeft. In een der-
gelijk dog eat dog-klimaat komt het gevaar voor messteken, verraad
en intriges van overal.

Het verdwijnen van paranoia van de diagnostische radar bete-
kent dus niet dat het verschijnsel niet meer voorkomt; wel integen-
deel: het betekent eerder dat het zo alomtegenwoordig is dat het niet
meer als stoornis gezien wordt. Wat te denken bijvoorbeeld van het
alsmaar verder oprukkende leger complotdenkers, paranoia in zijn
publiekelijk meest zichtbare vorm, maar niet als zodanig benoemd?
Op een iets minder uitgesproken niveau, maar als fenomeen nog veel
wijdverbreider, ondergraaft ook het op paranoia geénte wantrouwen
tussen burgers en overheden onze democratie. Mensen hebben niet
meer het gevoel dat politiek en ambtenarij voor hen ten dienste staan,
maar dat de overheid haar burgers eerder als potentiéle rivalen ziet
die te allen tijde gewantrouwd moeten worden. Die paranoia bereikte
haar voorlopige hoogtepunt in de toeslagenaffaire, waarbij duizenden
mensen onterecht door de Nederlandse overheid van belastingfraude
werden beticht. In het dagelijkse leven manifesteert collectieve para-
noia zich in een voortdurend uitdijende bureaucratie. Als niemand nog
te vertrouwen is, moet alles op papier (of digitaal) ‘geregeld” worden.
Het gevolg is een administratie die als een olievlek onmogelijk in te
dammen valt. In de zorg schreeuwt men om administratieve ontlas-
ting om meer handen aan het bed te hebben, maar opeenvolgende
kabinetten hebben er hun tanden op stuk gebeten. Hetzelfde verhaal
in het onderwijs. Schrappen in de bureaucratische rompslomp blijkt
een onmogelijke opgave. De papierberg wordt alleen maar hoger en
groter. En uiteraard houden we elkaar ook onderling in een contrac-
tuele wurggreep. In de slaapkamer betekent better safe than sorry niet
langer dat je op tijd een condoom tevoorschijn frommelt, maar wel

20

een schriftelijke overeenkomst die stelt dat beide partners in nuchtere
toestand onderling instemmen om tijdens de nacht van die bepaalde
zaterdag op zondag met elkaar van bil te gaan. Zelfs in bed regeert de
paranoia. Paranoia is overal behalve in de therapieruimte, zouden we
met een boutade kunnen stellen.

Niettemin wordt dat normatief afwijkend gedrag vaak zonder
meer als een disfunctie van de hersenen voorgesteld. Maar au fond
is de hele DSM, aldus de Nederlandse wetenschapsfilosoof Trudy
Dehue, niet meer dan ‘een uitgebreid hedendaags etiquetteboek of

een handleiding voor goed burgerschap’.’

HERSENZIEKTE OF GEESTESZIEKTIE?

En zo rijst de vraag hoeveel verder we nu staan in de diagnose en
behandeling van waanzin dan pakweg bij de Oude Grieken. Al in de
vijfde eeuw voor Christus ontwikkelde Hippocrates de theorie van
de humores: het evenwicht tussen de vier sappen in het lichaam staat
garant voor een goede lichamelijke en geestelijke gezondheid. Als
zich echter een teveel aan bloed, zwarte gal, gele gal of slijm opstapelt,
zal dat een nefaste werking hebben op iemands temperament. In de
tweede eeuw zal de bijzonder invloedrijke arts Galenus deze theorie
verder uitbouwen tot een hoeksteen van de latere westerse middel-
eeuwse geneeskunde. Deze leer wist goed te gedijen mede dankzij de
Katholieke Kerk, voor wie het uitgesloten was dat waanzin een ziekte
van de ziel zou kunnen zijn; die is immers goddelijk. De toeschrij-
ving van zwakzinnigheid aan een ongebalanceerde verdeling van de
lichaamssappen onttrok de ziel aan de mogelijkheid gecorrumpeerd
te zijn.® Tot in de negentiende eeuw zal de temperamentenleer een
doorwerking blijjven kennen.

Begin twintigste eeuw blaast de Duitse psychiater Emil Kraepelin
de somatische droom — waanzin als hersenziekte — nieuw leven in.

21



Hij stelt een taxonomie op van waanzinnige verschijningsvormen en
munt de term ‘dementia praecox” om de geestelijke aftakeling bij de
waanzinnige te omschrijven, op zich niet zo heel verschillend van wat
de Grieken ‘manie’ noemden. Zijn werk lag aan de basis van de latere
DSM. Iets later zal de Zwitserse psychiater Eugen Bleuler de ziekte
omdopen tot schizofrenie, om de dissociatie, desintegratie en splitsing
waarmee waanzin gepaard gaat beter tot uitdrukking te laten komen.
Opnieuw was de tijdsgeest bepalend voor hoe er naar waanzin werd
gekeken; verbrokkeling en fragmentatie typeren het modernisme in
kunst en cultuur aan het begin van de twintigste eeuw. Nog eens
honderd jaar later heeft het kind opnieuw een andere naam gekregen,
en spreken we over psychose.

Ons onvermogen om geestesstoornissen als een hersenziekte aan
te duiden, belette de psychiatrie niet in haar behandeling over te gaan
tot drastische ingrepen in de hersenen. Vanaf 1930 proberen artsen
waanzin letterljjk te lijf te gaan met lobotomie, insulineshocktherapie
en elektroshocktherapie.” Gaandeweg groeide daarover de veront-
waardiging, wat leidde tot de opkomst van de antipsychiatrie vanaf
de jaren zestig. Die beweging voer scherp uit tegen de pseudoweten-
schappelijke aannames van de psychiatrie en het dwingende discipli-
nerende en normatieve gedachtegoed dat zij uitdroeg. Zij kreeg daarbij
de wind in de zeilen toen David Rosenhan in de Verenigde Staten zijn
befaamde experiment opzette waarbij hijzelf en verschillende van zijn
assistenten zich aanmeldden bjj psychiatrische instellingen. Bij bin-
nenkomst vertelden zij een auditieve hallucinatie gewaar te worden,
maar ze gedroegen zich verder perfect normaal nadat zij geinterneerd
waren. Niettemin werden zij allen gediagnosticeerd als schizofreen.

Net omdat we er tot dusver niet in geslaagd zijn waanzin precies
te diagnosticeren, laat staan een lichamelijke oorzaak in de hersenen
te detecteren, spreekt men vandaag veel meer over ‘symptoomdimen-
sies’ die erop kunnen wijzen dat iemand een positie inneemt op het

22

‘psychosespectrum’. Psychotische symptomen kunnen variéren in
ernst, aantal en duur en worden daarom op een schaal geplaatst die
loopt van ‘normaal functioneren’ tot ‘ernstig psychotisch’. Daarbij
wordt ervan uitgegaan dat iedereen vatbaar is om in een psychose
terecht te komen. Ongeveer 15% van de bevolking heeft effectief
ooit een psychotische ervaring.!® Zo wordt het taboe dat lange tijd op
waanzin gerust heeft, als een geestesziekte die toch vooral de marginale
‘ander’ treft, een beetje doorbroken. Maar er blijft werk aan de winkel
om het besef breed ingang te doen vinden dat een psychische stoornis
even ‘normaal’ is als een lichamelijke aandoening. Sterker nog, mocht
de samenleving waanzin iets minder beschouwen als behorend tot
de ander en wat meer als iets eigens, dan ligt daarin al een groot deel
van de oplossing geborgen. In tijden van verwarring hebben psycho-
tici net nood aan ankerpunten, en net daarom zijn zij meer dan ooit
gebaat bij een vertrouwde omgeving die hen benadert met geduld,
liefde en begrip.

IS HET WEL ECHT DE GEK DIE
WAANZINNIG 1S? OF TOCH DE
MAATSCHAPPILJ?

De dubbelzinnige houding die we aannemen tegenover waanzin — we
vinden het afstotelijk en zijn er bang voor, maar voelen ons er ook toe
aangetrokken — gaat terug op een van de meest fundamentele filoso-
fische vragen die raken aan ons bestaan. Wat is de relatie tussen onze
natuur en cultuur? Hoe bepaalt onze opvoeding de manier waarop wij
in het leven staan en functioneren binnen een samenleving? Moeten
we onze opvoeding zien als een emanciperend project dat ons uit het
moeras trekt van onwetendheid, boersheid en ongecontroleerdheid
waarin ook andere zoogdieren vertoeven, of knipt diezelfde opvoe-
ding ons in de loop der jaren steeds meer de vleugels, teneinde ons

23



in te passen in het verwachtingspatroon waaraan ‘een goed persoon’
moet voldoen?

In de moderne tijd is de eerste visie de meest verbreide. We worden
geboren als machines van goesting of — in meer psychoanalytische
termen — van lust en drift. Enkel door een volgehouden, discipli-
nerende opvoeding treden we de wereld van de mentale gezondheid
binnen. Doen wat er van ons verwacht wordt, kenmerkt de mensen
die bjj zinnen zijn. Daarover is zelfs aan het begin van de zestiende
eeuw de Dwaasheid het eens in Erasmus’ Lof der zotheid." Wie zich
niet weet aan te passen aan de omstandigheden en daarentegen in elke
situatie hetzelfde gedrag stelt, is niet goed bij zinnen. Drink je in een
café geen wijn, dan kun je maar beter vertrekken. Erasmus geeft nog
een ander voorbeeld. Iemand die zich niet kan overgeven aan de fictie
van een toneelstuk en in de zaal luidkeels begint te roepen dat het
allemaal bedrog is, die bederft het kijkplezier voor iedereen en zal als
een gek de zaal uit geéscorteerd worden, hoewel hij natuurlijk geen
ongelijk heeft. Zo zetten wij ook, zo vervolgt Erasmus, in het dage-
lijkse leven tal van maskers op; het ene moment zijn we echtgenote,
het volgende vader, dan weer collega en vervolgens klant bij de bakker.
In al die situaties nemen we een andere rol aan, en wie niet in staat
is de flexibiliteit aan de dag te leggen om als een kameleon van kleur
te veranderen zal door de goegemeente al gauw als een zonderling
gezien worden. De mogelijkheid te kunnen nadenken, ons analytisch
vermogen en het gebruik van ons ‘gezond verstand’ staan garant om
niet in waanzin te vervallen.

Verstand, ratio, denkvermogen: als daar de sleutel tot mentale
gezondheid ligt, dan hoeft het niet te verbazen dat het lichaam de
plaats is waar de waanzin huishoudt. Zowel kinderen als zwak-
zinnigen, gespeend van de meeste rationele vermogens, tonen zich
ongeremd in hun lichamelijke driften. Boeren, flatulentie, schreeu-
wen of seksuele lust; voor de moderne mens getuigt een gebrek aan

24

zinnelijkheid van een gebrek aan zinnigheid. Wie te veel zijn instincten
en driften volgt, is onaangepast en onzinnig. Vandaar dat gekken en
kinderen vaak over dezelfde kam geschoren worden. Ze zijn onge-
controleerd, onvoorspelbaar en kunnen zich niet in taal uitdrukken.
Ook wie aan waanzin ljjdt, is ‘kinds’.

Het op afstand houden van waanzin komt dan vooral neer op het
op afstand houden van het lichaam. Maar de definitie van mentale
gezondheid als een vlucht van ons lichaam berust op een illusie, zo
poneert ook de Britse psychoanalyst Adam Phillips in Going sane.?
Het proces van opgroeien bestaat erin de onzinnigheid van het kind
achter ons te laten en ons te ontwikkelen tot stabiele, rationele wezens.
Die idee past in het joods-christelijke gedachtegoed waarin de mens,
geboren met een erfzonde, het kwade moet overwinnen om tot het
goede en goddelijke te komen. Het leven is een veldcross waar we ons
enkel door de modder naar het podium kunnen ploeteren.

Doordat waanzin zich volgens deze gedachtegang, in tegenstelling
tot psychische stabiliteit, voornamelijk manifesteert in lichamelijk
onaangepast gedrag, komt ook seksualiteit in het vizier. Niet zelden
worden seks en waanzin — beide geént op het lichaam — met elkaar ver-
knoopt. In de middeleeuwen was de idee dat waanzin zijn oorsprong
vond in liederlijkheid wijdverbreid. Bovendien schreef het christelijke
gedachtegoed die losbandigheid toe aan omgang met de duivel, die
de mens verleidt om toe te geven aan zijn meest basale instincten.
Iemand die ‘als door de duivel bezeten is’ werd daarom gezien als een
‘zwakzinnige’ man of vrouw met weinig of geen ruggengraat. Vanaf
de late vijftiende eeuw rolt een golf van heksenverbrandingen over
Europa. Heksen werden ervan beschuldigd de minnares van de duivel
te zijn, en zich over te geven aan duivelse orgieén. Vandaar dat vooral
alleenstaande vrouwen het slachtoffer werden van heksenvervolgingen,
waarvoor bij ons de provincie Gelderland het epicentrum vormde.
Niet toevallig situeert het Middelnederlandse verhaal van Mariken

25



van Nieumeghen zich in deze streek. Aangezien dit meisje gedurende
zeven jaar verkering heeft met de duivel, is ook zij een heks. Branden
voor haar zonde moet zij niet, maar met een gedwongen opsluiting
in een streng klooster is haar boetedoening ook niet van de poes.!

Op het einde van de negentiende eeuw vervelt de figuur van de
heks van een op (bij)geloof gebaseerde duivelminnares tot een op
(pseudo)wetenschap gestoelde hysterica. Neurose en hysterie (het
Griekse ‘hystera’ betekent baarmoeder) spruiten volgens de in opgang
zijnde ideeén van Freud voort uit een verdrongen seksualiteit. De
zenuwziekte krijgt echter bij het grote publiek bekendheid dankzij de
vertoningen die de neuroloog Jean-Martin Charcot in het Parijse zie-
kenhuis La Salpétriere met zijn hysterische patiénten opvoert. Nadat
hij hen onder hypnose gebracht heeft, plooien zjj zich letterlijk naar de
gangbare met hysterie geassocieerde poses (denk: tante Sidonia). Het
stond iedereen vrij deze opvoeringen bij te wonen. Zo mocht Charcot
tot zijn genodigden Freud en Gilles de la Tourette rekenen, maar
ook de bekendste Europese actrice van dat moment, Sarah Bernhardt,
kwam er inspiratie opdoen voor haar acteerkunst. Hoe kon het ook
anders in deze van theatraliteit bolstaande omgeving? Charcot zelf
werd, net als zijn beroemdste patiénte Louise Augustine Gleizes, een
diva; na afloop van sessies onder hypnose deelde de dokter gesigneerde
portretfoto’s van zichzelf uit. De pas uitgevonden fotografie speelde
overigens een belangrijke rol in de hype die hysterie in Europa zou
worden; de theatrale poses die Augustine en andere hysterici aanna-
men, vonden vlot hun weg naar een breed publiek. In Noorwegen
bijvoorbeeld dienden Charcots casestudies van hysterie als model voor
Ibsens Hedda Gabler.'*

Het zal de lezer wellicht al opgevallen zijn: de connotatie van
waanzin aan seksualiteit is voornamelijk voorbehouden aan vrouwen.
Niet zelden zien we dat de mannelijke angst en fascinatie voor de
vrouwelijke seksualiteit zich uitkristalliseren in een beeld van waanzin,

26

waarin enerzijds de angst geneutraliseerd kan worden en anderzijds
de fascinatie vanop een veilige afstand volop kan worden uitgespeeld.
Wat anders is de hysterische pose dan de in de mannelijke blik gesek-
sualiseerde, submissieve vrouw, het beeld van de vrouw zoals het door
de man gefantaseerd wordt: willoos, sensueel en vol overgave? Een
beeld dat opvallend sterk lijkt op een vrouw die in katzwijm valt.
Ook dat tekent de geschiedenis van waanzin: als een instrument om
vrouwen in het gelid te krijgen. Of anders gezegd: in de mannelijke
pas te doen lopen.

We hadden het over een dubbelzinnige houding ten opzichte van
de relatie tussen natuur en cultuur. Niet iedereen heeft onze opvoeding
naar volwassenheid steeds gezien als een ontwikkeling tot zinnigheid.
Precies omdat de opname in een cultureel stelsel onze kinderlijke
impulsen kortwiekt, zien zij daarin de oorzaak van alle kwaad en
zelfvervreemding waarmee de mens zich geconfronteerd ziet. Hoe
kan het anders dat een mens ziek wordt in een maatschappij die op
een zo dwingende manier iedereen in hetzelfde keurslijf duwt, zonder
rekening te houden met individuele verlangens, dromen, ambities en
verwachtingen? De opvoeding is erop gericht mensen hun spontaniteit
en creativiteit af te nemen. In de plaats daarvan worden we geher-
senspoeld met een restrictief denkkader dat past binnen het door de
maatschappij vooropgestelde normennarratief. Als een harde schijf
wordt onze kinderlijke rijkdom van geest tijdens de volwassenwor-
ding overschreven door een voorgeprogrammeerd programmaatje;
de sporen van wat gewist is, blijven zich evenwel laten gelden. Diep
hebben zij zich in onze ziel gegroefd, en ze confronteren ons continu
met de weidsheid die ons denken eens, in een lang vervlogen kin-
dertijd, innam. In een mix van verbazing, amusement en ontroering
horen we onze kleuters aan, die in hun kinderlijke naiviteit verbanden
leggen en redeneringen opzetten die, mochten wij ze als volwassenen

maken, van de pot gerukt zouden lijken, maar bij hen getuigen van

27



denkprocessen waarvan de duimschroeven nog niet zijn aangedraaid.
Alles kan, alles mag.

Zeker in de romantiek, vanaf eind achttiende eeuw, wint de idee
aan populariteit dat de vrije mens door de maatschappij aan banden
wordt gelegd. Een voortrekker van die beweging was de Franse filo-
soof Jean-Jacques Rousseau. De mens wordt geboren als een intrin-
siek goed wezen, maar wordt gecorrumpeerd door de maatschappij,
waarin hem bedrog, gehuichel en egoisme worden aangeleerd. Met
name de idee dat iemand eigenaar kan zijn van een stuk land, zag hjj
als de wortel van alle kwaad, waaruit familieruzies, moorden, oorlo-
gen en armoede voortsproten. Rousseau trok lering uit het leven bjj
primitieve volkeren. Die leven in een soort natuurtoestand, waarin zij
enerzijds de nietsontziende wreedheid van dieren achter zich hebben
gelaten maar zich anderzijds nog niet het egoisme en individualisme

van de huidige mens eigen hebben gemaakt.

OPKOMST VAN DE ANTIPSYCHIATRIE

Rond de jaren zestig van de vorige eeuw krijgt de overtuiging dat de
maatschappij eerder zelf ziekmakend is opnieuw wind in de zeilen.
Dat past perfect binnen de tijdsgeest van anti-autoritarisme. De seksu-
ele revolutie van mei *68 gaat gepaard met een veel bredere beweging
die alle vormen van autoriteit van hun sokkel stoot. In de medische
wereld staat de zogenaamde antipsychiatrie op. Die klaagt de repres-
sieve behandelstijl van geesteszieke patiénten aan en draait de rollen
om; eerder is het de maatschappij die ziek is dan de mensen die ze
beweert te willen genezen. Een aantal boeken beroeren de geesten van
het grote publiek én de intelligentsia met betrekking tot de autoritaire
behandelingen van mentaal zieke patiénten. One flew over the cuckoo’s
nest beschrijft het leven binnen een psychiatrische instelling, waar
een autoritaire zuster de plak zwaait en de patiénten/gedetineerden

28

vernedert, mishandelt en tegen elkaar opzet om haar machtslust bot
te vieren. De komst van hoofdpersonage McMurphy schudt de onder
invloed van het meedogenloze instellingsregime tot kasplantjes ver-
worden patiénten opnieuw tot leven. Met zijn roman leverde auteur
Ken Kesey een snoeiharde kritiek op de manier waarop psychiatrische
patiénten behandeld, of beter mishandeld, werden. Naast elektro-
shocks was een van de technieken die de arts ter beschikking stond
lobotomie, waarbij bepaalde verbindingen in de hersenen doorgesne-
den werden. Vooral mensen die leden aan schizofrenie, depressie of
epilepsie kwamen ervoor in aanmerking, vaak echter buiten hun eigen
medeweten en instemming. Dat het snijden in hersenkwabben tot een
hoogst onzeker resultaat leidde, en in het ergste geval patiénten tot
zombies herschiep, hoeft weinig betoog. Onder druk van de antipsy-
chiatriebeweging, die op de onmenselijjkheid van de behandeling wees,
werd ze later teruggeschroefd. Mede door de populariteit van films als
One flew over the cuckoo’s nest, die ons beeld van de psychiatrie tot
op vandaag bepalen, blijven mensonterende ingrepen zoals lobotomie
in de collectieve beeldvorming sterk aanwezig, zoals ondermeer blijkt
uit de berusting waarmee het gecolloqueerde hoofdpersonage in 4.48
Psychosis van de Engelse toneelschrijfster Sarah Kane zich overgeeft
aan een behandeling die haar misschien iets rustiger in het hoofd kan
maken maar wel haar hersenen lamlegt: ‘Okay, let’s do it, let’s do
the drugs, let’s do the chemical lobotomy, let’s shut down the higher
functions of my brain and perbaps I’ll be a bit more fucking capable
of living. Let’s do it.’"

Het tweede boek dat eenzelfde teneur uitdroeg, was Histoire de la
folie a I’age classiqgue van de Franse filosoof Michel Foucault. Daarin
betoogt hij dat waanzin in de moderne tijd, en met name sinds die op
het einde van de achttiende eeuw als een geestesziekte gecatalogeerd
werd, een uitsluitingsmechanisme is. Sindsdien staat er een muur

tussen waanzin en rede. De taal waarin we spreken over waanzin is

29



de taal van de rede, die precies door die scheiding niets anders kan
zijn dan een voortdurende bron van autoritaire machtsuitoefening.
Tijdens de verlichting wordt de rede als de enige poort naar waarheid
op het schild gehesen; het irrationele moet zoveel mogelijk naar de
achtergrond gedrongen worden. Of beter nog: opgesloten. De zeven-
tiende eeuw ziet de bouw van instellingen waar geesteszieken voortaan
van de samenleving kunnen worden gescheiden. Samen met onder
andere prostituees en vagebonden werd de aanwezigheid van gekken
in de maatschappij als onwenselijk beschouwd, temeer omdat waanzin
onder invloed van het christelijke denken als een morele keuze werd
gezien. De opdracht bestond er dan ook in gekken opnieuw op het
rechte pad te brengen.

Is Foucaults boek meer filosofisch van aard, dan was uit diezelfde
periode The myth of mental illness van Thomas Szasz, geschreven
door een psychiater, veel directer toegespitst op de psychiatrische
wereld. Maar net zoals in Histoire de la folie a I’age classique en One
flew over the cuckoo’s nest is de grondtoon bijzonder kritisch voor hoe
er werd omgegaan met geesteszieken. Zoals de titel van zijn boek reeds
aangeeft, is Szasz ervan overtuigd dat geestesziektes zelfs helemaal niet
bestaan. Zij behoren tot de klasse van mythes en kunnen daarom op
dezelfde lijn geplaatst worden als godsdiensten of hekserij, die allemaal
een passe-partout verklaringsmodel bieden voor wat niet direct op
een andere manier uitlegbaar is. Szasz’ visie geeft blijk van een scep-
ticisme ten aanzien van een groeiend vertrouwen onder psychiaters
in de somatische droom, namelijk dat geestesziektes eigenlijk hersen-
ziektes zijn die een neurologisch defect als oorzaak hebben en binnen
afzienbare tijd met psychofarmaca zullen kunnen worden genezen.
Maar, zegt Szasz, tegenwoordig worstelen we allemaal met het leven.
Wat een geestesziekte genoemd wordyt, is au fond wat door iemand
— de patiént zelf, de familie, een arts, een rechter... — als van de norm
afwijkend gedrag wordt bestempeld. Of iemand aan grootheids- of

30

achtervolgingswaan leidt, hangt niet zozeer af van diens uitspraak
als zodanig — en daar ligt het fundamentele verschil met lichamelijke
ziektes of gebreken — maar van de mening die de buitenwacht daarover
heeft. Op zich is er niets verkeerds aan de zin ‘Tk ben Napoleon’; dat
wordt het wel als iemand daarover een moreel oordeel velt op basis
van het feit dat die uitspraak niet overeenkomt met de realiteit van de
buitenstaander of de samenleving. Een mentaal symptoom is dus sterk
verknoopt met de sociale en ethische context, zoals een lichameljjk
symptoom verbonden is met de anatomische en genetische context.!®

In Engeland is het de psychiater R.D. Laing die het uithangbord
van de antipsychiatrie wordt. In de emancipatorische geest van de
jaren zestig verwierp de auteur van The divided self de idee dat wie
waanzinnig was, opgesloten moest worden. Het hele psychiatrische
behandelmodel moest op de schop. Daartoe nam hij zijn intrek in het
in het Londense East End gevestigde gemeenschapscentrum Kingsley
Hall. Centraal in de therapie stond een terugkeer naar de kindertijd.
Laing, die zelf opgegroeid was in een mentaal ontwricht gezin, was
van mening dat de oorsprong van schizofrenie vooral gevonden moest
worden in ontspoorde gezinsrelaties. In alle opzichten moest Kingsley
Hall het tegendeel worden van de inrichting zoals die beschreven
was in One flew over the cuckoo’s nest. Psychotici zouden er in alle
rust kunnen verblijven, zonder blootgesteld te worden aan opslui-
ting of antipsychotica. Wel verkrijgbaar waren hallucinogene drugs
zoals LSD. Regelmatig liepen feestjes uit de hand, en Laing, die door
menigeen een sjamaan genoemd werd, inviteerde Sean Connery, op
dat moment op het toppunt van zijn kunnen als James Bond, om in
Kingsley Hall tegenover hem in de ring te treden voor een worstel-
partijtje.'” Niets was er te gek. Maar aan Laing wordt dan ook de
uitspraak toegeschreven dat hij waanzin beschouwde als ‘een perfect

rationele aanpassing aan een krankzinnige wereld’.

31



DE ROMANTIEK VAN DE WAANZINNIGE
KUNSTENAAR

Ook van dat laatste citaat vinden we enkele decennia later nog een
echo terug in 4.48 Psychosis van Sarah Kane. Daar heeft het personage
het over ‘the chronic insanity of the sane’.'* Redenen om deze samen-
leving compleet gek te noemen, zijn er genoeg natuurlijk. Letterlijk
en figuurljjk staat de wereld in brand; tienduizenden mensen komen
om in allerhande oorlogen, branden ontzien bossen noch steden, over-
stromingen herscheppen valleien in naar dood en vernieling ruikende
moddervlaktes, en temidden van die klimaatrampen holt het neolibe-
rale kapitalisme zichzelf voorbij. Het aantal mensen dat op het werk
uitvalt met burn-outs neemt slag om slinger toe, en ook autisme en
eetstoornissen komen steeds vaker voor. Een mens zou er voor minder
het hoofd bij verliezen.

De maatschappij die collectief krankzinnig is, en de gek die in zijn
onbegrepenheid het juiste zegt: dat brengt ons terug bij de eeuwen-
oude idee-fixe van waanzin als een door God of de natuur gegeven
poort naar een hogere waarheid waartoe alleen de gek zelf toegang
heeft. Wie echter goed luistert naar de taal van de waanzinnige, zou
daarin dan iets kunnen ontwaren dat enigszins in de buurt komt. De
overtuiging waarmee psychotici hun waarheden verdedigen, werkt die
suggestie natuurlijk in de hand. Een bekend voorbeeld is dat van de
Franse theatermaker Antonin Artaud, die in een opstel Vincent van
Gogh ophemelt als ware hij God op aarde, maar door de samenle-
ving, aldus Artaud, ‘gezelfmoord’ is. Van Gogh was erin geslaagd een
stadium van verlichting te bereiken waardoor hij oneindig maar ook
gevaarlijk veel verder kon zien dan de direct zichtbare werkelijkheid
van de dagelijjkse dingen." Het lijdt geen twijfel dat Artaud zich in Van
Gogh herkent; meer dan twintig jaar voordien had de Fransman, toen
een late twintiger, zich gebogen over de vraag of zelfmoord een oplos-
sing kan zijn. Het epitheton dat hij Van Gogh veel later zal toekennen

32

gebruikt hij hier al voor zichzelf: ‘on m’a suicidé’.?® Artaud fantaseert
in dit stukje tekst over ‘un suicide antérieur’, aan de andere kant van
het bestaan, niet aan de kant van de dood. Voor de dood voelt hijj
immers niets, wel om niet te bestaan. Op haar beurt zal Sarah Kane
die nuances overnemen om haar levensmoeheid uit te drukken.”
Hoe aanlokkelijk soms ook, door waanzin vanuit een dergelijke
neoromantische bril te bekijken, dreigt het gevaar dat we psychoses
gaan verheerlijken als een ervaring die ons als mens zal verrijken.
Deels heeft dat te maken met de genoemde romantische kijk die wij
als samenleving nog steeds hebben op kunstenaars, als poortwach-
ters naar een dieperliggende waarheid waaraan zij ons met hun kunst
deelachtig maken. Artistiek werk is volgens die visie dan een soort
medium dat een brug slaat tussen de banale wereld van alledag en een
hogere, slechts voor enkelingen toegankelijke werkelijkheid. Veel kun-
stenaars kunnen zich daar overigens in vinden, getuige bijjvoorbeeld
de metafysische manier waarop Artaud zich over het schilderwerk van
Van Gogh uitlaat, maar ook en vooral over wat theater in zijn ogen
zou moeten zijn. Daarnaast kunnen we er niet omheen dat mensen
die lijden aan psychoses creatiever zijn dan anderen; waanzin breekt
de conventionele betekenisstructuur open en legt, vaak op basis van
vrije associatie, nieuwe, verrassende verbindingen tussen woorden of
woorddelen. In het dagelijkse leven kan zoiets een ernstig struikelblok
betekenen om ‘normaal’ te functioneren, maar in de kunst is dat net
een troef. Een derde reden waarom psychoses door sommigen bewie-
rookt worden, ligt in hun vaak zeer verschillende verschijningsvorm.
Bij 20 tot 30% van de mensen die in een psychose terechtkomen
is die van voorbijgaande aard. Vaak kunnen zij terugkijken op een
bijzondere ervaring, die dan soms echter ook wat positiever wordt
ingekleurd precies omdat de psychose hen in hun latere leven geen
parten meer speelt. Voor zowat de helft van de patiénten geldt dat zjj
weliswaar niet volledig herstellen, maar mits opvolging psychotische

33



episodes wel beheersbaar kunnen houden, terwijl nog eens 20 tot
30% psychose als een chronische ziekte ervaart die het functione-
ren in sociale relaties op het werk of in het gezin ernstig bemoei-
lijkt. Voor die laatste twee categorieén valt er weinig transcendents
te halen uit hun geestesstoornis. Want laten we wel wezen, alle hier
vernoemde kunstenaars is het niet goed vergaan. Van Gogh schoot
zichzelf dood, Artaud bracht een groot deel van zijn leven door in
een instelling waar hij elektroshocks moest ondergaan, Kane verhing
zichzelf. Recenter beroofde ook Matthew Wong zich van het leven.
De Chinees-Canadese kunstenaar spiegelde zich niet alleen in zijn
schilderijen, maar ook met betrekking tot zijn innerlijke leven, aan
Van Gogh. Allen hebben deze kunstenaars ons een indrukwekkend
oeuvre nagelaten, maar hun leven liep allerminst over rozen. Opnieuw,
horror et fascinans.

Dit boek wil een bijdrage leveren om tot een groter begrip van
waanzin te komen. Omdat iedereen ermee te maken heeft, laten we
mensen uit zo divers mogelijke hoeken van de samenleving aan het
woord. Want iedereen kijkt op een andere manier, met een andere bril,
naar waanzin. In de zorgsector heerst bij sommigen, aanleunend bij
de neurobiologie, de hoop dat in de toekomst waanzin in het brein
zal kunnen worden gelokaliseerd, waarna die ziekte via medicatie
dan effectief behandeld kan worden. Anderen zien waanzin als een
letterlijke afwijking van wat door de maatschappij tot norm wordt
verheven. Historici en antropologen wijzen erop dat waanzin door
verschillende tijdvakken en culturen op een heel andere manier wordt
ingevuld. Door literatuur- en cultuurwetenschappers wordt waanzin
vaak gezien als een metafoor voor datgene wat on(be)grijpbaar is,
datgene wat niet in taal te vatten is, maar wel de kern van ons wezen
uitmaakt; waanzin als het symptoom van ons immer falende begrips-
vermogen. In het rechtswezen komt waanzin om de hoek loeren om

de toerekeningsvatbaarheid van een dader met een psychische stoornis

34

te beoordelen. Die notie leidt ons tot de filosofische vraag in hoeverre
wij meester zijn van onszelf, en in welke mate de menseljjke vrije wil
een stevige grondslag heeft dan wel grotendeels een illusie is. En dan
zijn er uiteraard ook de ervaringsdeskundigen, die allemaal hun eigen,
individuele ervaring meebrengen. Voor de een betekent een psychose
een verrjjking die aangeeft hoe beperkend ons ‘normale’ denken dik-
wijls is, terwijl de ander door een hel gaat. Enkele van deze stemmen
gidsen ons in dit boek door de gekte.

35



11
12
13

14
15
16
17

18

19

20

21

Shakespeare, W. (2016). Hamlet. In S. Greenblatt (Red.), The Norton Shakespeare
(I1.2.93-4). New York: W. W. Norton & Company.

American Psychiatric Association (2013). Diagnostic and statistical manual of mental
disorders (DSM-5). American Psychiatric Pub, p. 87-88.

Kusters, W. (2013). Pure waanzin. Een zoektocht naar de psychotische ervaring.
Rotterdam: Lemniscaat, p. 129.

Erasmus (2010). Lof der zotheid of de dwaasheid gekroond. Een pronkrede. Amsterdam:
Atheneaum, p. 47.

Vanheule, S. & Van Os, J. (2022). Kopzorgen. Psychose begrijpen in 33 vragen. Leuven:
LannooCampus, p. 34, en Verhaeghe, P. (2019). Over normaliteit en andere afwijkingen.
Amsterdam: Prometheus, p. 52.

American Psychiatric Association (2014). Handboek voor de classificatie van psychische
stoornissen DSM-5. Amsterdam: Boom, p. 469-75.

Dehue, T. (2014). Betere mensen. Over gezondhbeid als keuze en koopwaar. Amsterdam:
Atlas Contact, p. 234.

Van den Bosch, R. (2018). Gedaanten van de waanzin. Van schaamteloze razernij naar
onbegrepen belevingswereld. Amsterdam: Athenaeum, p. 74.

Verhaeghe, P. (2019), op. cit., p. 35.

Vanheule, S. (2021). Waarom een psychose niet zo gek is. Het verhaal achter hoop en
herstel. Leuven: LannooCampus, p. 20.

Erasmus, D. (2010), op. cit., p. 37-8.

Phillips, A. (2005). Going sane. Londen: Hamish Hamilton, p. 100.

Voor een uitgebreidere lezing van dit verhaal, zie De Vos, L. (2022). Dramatische
vrouwen. Een geschiedenis langs iconische theaterpersonages. Antwerpen: Vrijdag, p.
77-106.

De Vos, L. (2022), op. cit., p. 208-9.

Kane, S. (2001). 4.48 Psychosis. In Complete plays. Londen: Methuen, p. 221.

Szasz, T. (1960). The myth of mental illness. American Psychologist, 15(2), p. 113-18.
O’Hagan, S. (2012, 2 september). Kingsley Hall: R.D. Laing’s experiment in
anti-psychiatry. The Guardian. https://www.theguardian.com/books/2012/sep/02/
rd-laing-mental-health-sanity

Kane, S. (2001), op. cit., p. 229.

Artaud, A. (1974). Van Gogh le suicidé de la société. In Euvres complétes, vol. 13. Parijs:
Gallimard, p. 34.

Artaud, A. (1976). Enquéte. Le suicide est-il une solution? In Euvres completes, vol. 1.
Parijs: Gallimard, p. 20.

De Vos, L. (2011). Cruelty and desire in the modern theater. Antonin Artand, Sarah
Kane, and Samuel Beckett. Madison: Dickinson Fairleigh University Press, p. 66.

36



