
RUUSBROEC
RAAKT  
MIJ Markante

teksten en 
getuigenissen



Een vriendenboek
dankbaar en in vreugde geschreven

voor allen die mij op mijn pelgrimsweg
als tochtgenoten vergezelden

met Ruusbroec als gids en vriend.



RUUSBROEC
RAAKT  
MIJ Markante

teksten en 
getuigenissen

Klaas BlijlevensKlaas Blijlevens



©Carmelitana, Gent (www.carmelitana.be)
Auteur: Klaas Blijlevens
Voorwoord: Jo Cornille
Tekeningen: Jan Philippus
Afbeelding op de cover: Beeldbank foto (rechtenvrij)  
ISBN: 9789492434463
Wettelijk Depot: D/2025/0770/06
NUR: 707
Vormgeving: Press Point.be, Kluisbergen
Druk: BestinGraphics	



5

INHOUD

Bij wijze van VOORWOORD	 7

I	 Twee teksten als inleiding	 29

1.	 Door Ruusbroec geraakt	 29

2.	 Ruusbroec en de Minnemystiek	 35

II	 Vier tekens van Minne	 49

3.	 Het eerste teken: uit Minne geschapen	 51

4.	 Het tweede teken: bewogen omwille  
van de mens	 63

5.	 Het derde teken: gekruisigd uit Minne	 71

6.	 Het vierde teken: eucharistieviering als 
ontmoeting	 77

III	 Als God je geliefde mag zijn	 97

7.	 De weg van de Minne gaan	 98

8.	 Onder stuwing van de Geest	 113

9.	 De weelde van het contemplatieve leven	 129

10.	 Uitgerijpt tot altijd beschikbare mens	 147

IV	 Drie getuigenissen van tochtgenoten	 163

11.	 Franciscus van Assisi (1181-1226)	 164

12. 	 Het levenscharisma van Egied van 
Broeckhoven (1933-1967)	 173

13.	 De religieuze teksten van Maria de Groot	 182

Nawoord	 195

Aanbevolen lectuur	 199



Hi ghevet gracie omme werken

ende hem selven boven alle gracie

omme ghebruyken ende omme rusten.

Ruusbroec  

(W I,148)



7

Bij wijze van VOORWOORD

In der minne

Klaas Blijlevens mocht ik voor het eerst in 2007 ontmoeten. Maar 
een onbekende was hij geenszins. Ik wist dat hij veel waardering 
genoot als inleider of spreker op tal van vormingssessies of 
verdiepingsweekends. Ook dat hij met andere kapucijnen een 
nieuwe vorm van leven in gemeenschap had uitgetest in Houtem, 
diep verscholen in de Westhoek. Maar van nabij leerde ik hem 
dus kennen, toen hij bij uitgeverij Halewijn - ondertussen 
Otheo Books - zijn manuscript van een boek over Ruusbroec 
kwam voorstellen. Omdat het logo van de uitgeverij, ontworpen 
door Jean-Michel Folon, ‘de weg naar binnen’ symboliseert viel 
Blijlevens’ vraag niet op een koude steen. We waren beiden ervan 
overtuigd, dat deze tijd nood heeft aan spiritualiteit, maar dan 
liefst niet van het zweverige type.

I
Terug naar zuivere bronnen

Veel mensen hebben zich de jongste jaren afgekeerd van de Kerk 
omwille van onverkwikkelijke schandalen, meestal uit vervlogen 
tijden. Dat proces van vervreemding is evenwel al veel langer aan 
de gang. Het van elkaar weg groeien neemt echter niet weg, dat 
niet weinigen hartverscheurend zoeken naar zin, zij het zonder 
de rustgevende, institutionele steun van de Kerk. Wie zoekt naar 
antwoorden op de dieptevragen van zijn of haar bestaan, staat er 
grotendeels alleen voor. De tijdsgeest wil bovendien liefst instant 
antwoorden, want zoals Herman van Veen al zong “we hebben 
ongelofelijke haast”. Maar zo werkt het niet: spiritualiteit gedijt 
slechts in een context van verstilling en tot rust komen. Be-zin-
ning vereist onthaasting. Daarover zijn alle spirituele meesters in 
Oost en West het eens, ook al verschillen de modaliteiten van hun 
aanbod.



8

Maar waar vinden we nog ongerepte bronnen om onze dorst te 
laven? In het Westen verspert wantrouwen t.a.v. Kerk en religie 
de toegang tot het Evangelie als zuivere inspiratiebron voor een 
leven met diepgang. Wat niet wil zeggen, dat alle religieuze praxis 
plots gestaakt is. Wel dat heel wat eeuwenoude praktijken tot in 
de kern zijn uitgehold. Denk maar aan het religieus gefundeerde 
vasten, dat quasi gereduceerd is tot een vermageringsdieet of 
tot een sponsoring van derde wereldinitiatieven. Beiden zijn 
lovenswaardig, maar de intrinsiek religieuze component van het 
vasten is nog slechts een vage herinnering.

Zou een overstap naar de wijsheid van het Oosten soelaas kunnen 
bieden? Helaas niet veel, althans niet in het noordelijk halfrond. 
Daar krijgen spirituele opvattingen en praktijken uit het Oosten 
evenzeer af te rekenen met corrosie. Oosterse spiritualiteit wordt 
dan gereduceerd tot iets nuttigs.

M.a.w. men beoefent ze niet om zichzelf, maar om een extern 
praktisch doel te bereiken. Als yoga bijv. verandert in een nieuw 
genre van gymnastiek of mediteren een techniek wordt om ons 
brein fit en gezond te houden, dan gaat iets wezenlijks verloren. 
Met name het spirituele elan raakt ondergesneeuwd onder 
ons westers nutsdenken. Onze materialistische ingesteldheid 
verandert het goud van de spirituele tradities in Oost en West in 
lood.

Bij de zoektocht naar het pure bronwater loont het zich te spiegelen 
aan de ervaringen van grote meesters uit het verleden. We hebben 
nood aan vaste grond onder de voeten en die vinden we in onze 
traditie o.a. bij grote spirituele figuren als een Hadewijch, Jan van 
Ruusbroec, Teresa van Ávila, kardinaal Newman, Thomas Merton 
enz. Mensen die ons uit het moeras van het wantrouwen optillen 
en betrouwbare wegen aanduiden. Ervaren tochtgenoten die ons 
zoeken kunnen blijven inspireren, geen jolige influencers met 
vlotte verkooppraatjes… Dat is wat Klaas Blijlevens ertoe heeft 
gebracht verslag uit te brengen over zijn jarenlange omgang met 
het werk van Jan van Ruusbroec. Hij neemt de rol op zich van 
bescheiden gids, die de lezer rustig binnenleidt in de wereld van 
de grote Brabantse mysticus. Maar dat gaat niet zonder slag of 
stoot. Tussen Ruusbroec en ons liggen zeven eeuwen.



9

II
Vertaalslag nodig

Woorden die in Ruusbroecs tijd evident klonken zijn nu compleet 
exotisch geworden en haast niet meer te verstaan. Ze moeten 
dus bij de tijd gebracht worden. Niet alleen moeten ze vertaald 
woorden, maar ook de ervaringsinhoud die ze in zich dragen, vergt 
uitleg. In een leuk stukje in Otheo magazine vertelt em. prof. Rik 
Torfs over de eigenheid die het woord ‘lankmoedigheid’ in zich 
draagt en die men kwijt raakt, wanneer men de term platweg 
als ‘geduld’ vertaalt.1 Vertalen is moeilijk, zeker wanneer het om 
humane, historische of filosofische begrippen gaat. Dan zakken 
machinevertalingen en A.I. veel sneller door het ijs. Bij het willen 
begrijpen en vertalen van een tekst moet men beseffen dat “niet-
verstaan en misverstaan in zekere zin meer origineel zijn dan het 
correct begrijpen”. We moeten in dat proces immers niet alleen 
de tekst zelf kritisch onder ogen nemen, maar ook onze eigen 
vooroordelen t.a.v. het bestudeerde onderwerp. Anders gaan we 
onze ‘Vorverständnisse’ en de betekenissen die ons interesseren, 
terugprojecteren in de tekst. Onze benadering is nooit geheel 
onbevangen: wij kijken met de ogen van onze tijd. Duitse 
filosofen, van Friedrich Schleiermacher over Wilhelm Dilthey tot 
Hans-Georg Gadamer hebben over dit hermeneutisch probleem 
een hele bibliotheek gevuld.

Woorden verdwijnen soms helemaal uit het normale taalgebruik. 
In andere gevallen blijven ze bestaan, maar raakten hun 
oorspronkelijke betekenis kwijt. Minne (liefde), toch een 
kernwoord van Ruusbroecs denken, is zo vrijwel boekentaal 
geworden. We regelen geschillen soms nog wel ‘in der minne’, maar 
aan veel liefde wordt daarbij niet gedacht. Minnaar/es en minnarij 
wijzen vandaag veeleer naar overspel dan naar oprecht beminnen, 
terwijl minnebriefje, minnegloed en minnedichter als verouderde 
poëzie klinken. En het woord beminnen zelf wordt wel nog goed 
begrepen, maar in de praktijk hand over hand verdrongen door 
het vage ‘love’. Een anglicisme dat al even nietszeggend is als de 
uitroep ‘Oh, my God’. Curieus is wel dat (zee)meermin toch stand 

1	 Zie ook Rik Torfs, Lof der lankmoedigheid, Van Halewijck, Antwerpen, 
2006. 



10

hield, maar het verband met de aantrekkingskracht van de zee is 
onduidelijk geworden.

Als de woorden al niet meer begrepen worden is gedegen 
verheldering en spitse omtaling broodnodig; anders trapt men 
zeker in de valkuil van de flou artistique. Op dit punt steunt de 
auteur nadrukkelijk op het jarenlange onderzoekswerk van het 
Ruusbroecgenootschap (UAntwerpen). Tegelijk brengt hij ook 
reliëf in het verhaal vanuit zijn eigen innerlijk geraakt worden 
door Ruusbroecs teksten. Dat doet hij omdat hij vermoedt, dat 
ook hedendaagse lezers en niet alleen middeleeuwers innerlijk 
geraakt kunnen worden door Ruusbroecs getuigenis.

Uiteindelijk is het zelfs doorheen dat getuigenis, dat Gods Minne 
ons tegemoet komt en raakt in hart en ziel.

III
Ruusbroec: ervaringsdeskundige van de 
Godsontmoeting

Waarom zou je precies bij een middeleeuwse mysticus aankloppen 
om solide grond onder de voeten te krijgen? Waarom niet bij een 
hedendaagse? Dat zou ook kunnen en Blijlevens zelf verwijst in zijn 
boek meermaals naar eigentijdse spirituele figuren die hem ook 
op weg hebben gezet. Ruusbroec is daarentegen speciaal, omdat 
zijn aanbreng heel ruim is. Bovendien is de eenheidsbeleving 
met God in zekere zin ‘transhistorisch’: het is een ervaring die 
de mens die dat mag meemaken over de grenzen van tijd, ruimte 
en taal heen tilt. Hier kunnen we ook nog denken aan de Bijbelse 
verhalen: die zijn nog verder in de tijd van ons verwijderd dan de 
middeleeuwse mystici en toch inspireren ze ons nog altijd ‘alsof 
we tijdgenoten’ waren…

Maar waarom net te rade gaan bij mystici? De Kerk heeft immers 
zoveel geleerde theologen voortgebracht, zoveel bisschoppen en 
pausen die instonden voor het leergezag… Die vraag stellen laat 
zien van welke vooronderstelling men eigenlijk vertrekt. Men gaat 
dan namelijk uit van de gedachte, dat de mystiek iets totaal sui 



11

generis is, iets wat helemaal apart staat, een categorie die radicaal 
verschilt van spiritualiteit of zelfs van het leven als christen. 
Maar dat is niet zo: christelijke mystici delen in de roeping die 
iedere christen meekrijgt in het doopsel om via de H. Schrift, de 
eucharistie en de overige sacramenten, binnen te treden in het 
diepe mysterie dat God is. Het is een gave, die we krijgen ‘om 
niet’, veeleer dan de vrucht van vlijtige persoonlijke inspanning.

In zijn meest algemene betekenis is mystiek een synoniem voor 
de spirituele dimensie van het leven van iedere christen. In die zin 
kan ook iedere christen die het geloof ernstig beleeft een wegwijzer 
voor anderen zijn. Maar het is nu eenmaal zo, dat er onder de 
christenen ook mensen voorkomen die het mysterie, dat God is, 
dieper en meer intens aanvoelen. In die gevallen spreken we dan 
over mystiek in een meer strikte betekenis van het woord. Pas op 
dat niveau onderscheidt zich mystiek van spiritualiteit zonder er 
evenwel totaal van te verschillen. Net zoals de mysticus of mystica 
geen mens is die niets gemeen zou hebben met de andere mensen. 
Vandaar dat Richard McBrien deze definitie voorstelt: “mystiek in 
strikte zin is de door Gods genade bewerkte transformatie van het 
bewustzijn volgend op een directe of ‘onbemiddelde’ ervaring van Gods 
aanwezigheid die leidt naar een diepere eenwording met God.”2

Mystici zijn dus ervaringsdeskundigen, bij wie men met een gerust 
hart te rade kan gaan als men zoekt naar een weg om ons zo nauw 
als mogelijk een te voelen met God. Het beeld van de mysticus in 
splendid isolation is een romantische illusie: niet ondanks, maar 
precies dankzij hun mystieke ervaring hebben Franciscus van 
Assisi of Catherina van Siëna en vele anderen zich extra ingezet.
Franciscus trok zelfs naar de Turken, Catherina kwam tussen om 
de Paus uit Avignon terug naar Rome te halen, en Teresa van Ávila 
stichtte in goed twintig jaar niet minder dan zestien kloosters, die 
ze allemaal regelmatig bezocht.3 En zo kunnen we nog wel even 

2	 Richard McBrien, Catholicism, completely revised and updated 3rd 
edition, Londen 1994, uitg. Geoffrey Chapman, p.1052-53. Er bestaan 
uiteraard heel veel andere pogingen om het fenomeen van de mystiek 
te definiëren. Deze definitie is beknopt en komt snel ter zake.

3	 Aldus getuigde Evelyn Underhill in haar standaardwerk uit 1911 
Mysticism over de activiteiten van Paulus, Franciscus, Ignatius en 
Teresa van Avila. Het werk werd in het Nederlands vertaald door 
Jean- Jacques Suurmond: Mystiek. Hoe God werkt in de mens, 
Skandalon, Middelburg, 2022, p.396.



12

doorgaan. Het punt is dat mystiek geen rustig baantje is, geen 
privé hobby in de luwte. Mystici blijken integendeel rusteloos 
actief; ze brengen hun dagen niet door met kuieren in hun zonnig 
kloosterhofje.

IV
Mystiek: een evoluerend begrip4

De termen ‘mystiek’ en ‘mysticus’ kan men niet met de losse 
pols hanteren. In de definitie die we hierboven aanhalen, 
stoten we een op een aantal aspecten ervan: er is een moment 
van Godservaring - een getransformeerd (zelf)bewustzijn, van 
diepere eenwording met God. Die trits is altijd aanwezig, maar 
afhankelijk van de historische periode die men voor ogen heeft, 
kan de onderlinge dosering wel verschillen. We blijven dus best 
attent voor de historische context, wanneer we de termen mystiek 
en mysticus/a aanwenden. Vandaag bijv. draait alles om emotie en 
‘ervaring’. Velen voelen zich overvraagd in hun dagelijks bestaan: 
ze willen rust. Dat is de grootste luxe die men zich kan indenken: 
weg van alle lawaai en vervuiling, ontsnappen uit de rat race 
van de prestatiedruk en het materieel gewin. Wellicht heeft de 
hernieuwde interesse voor spiritualiteit en mystiek te maken met 
die diepe hedendaagse nood aan vrede en rust, aldus Ursula Bartz 
in het artikel “den Lärm ausblenden” (het lawaai uitschakelen).5 
Maar dat was niet de reden, waarom Ruusbroec van Brussel naar 
Groenendaal trok.

Vandaag gebruikt men de term mystiek heel anders dan in het 
verleden. Heel lang was de term zelfs geen zelfstandig naamwoord, 
maar een bijvoeglijk naamwoord dat bij een ander hoofdwoord 
een specifieke betekenis gaf - mystieke cultus bijv. of mystieke 
theologie. Mystiek benadrukte dan dat er iets mysterieus, iets 
van een geheim aan te pas kwam.

4	 Een complete voorstelling van deze evolutie vindt men bij Otger 
Steggink, art. Mystiek: woordgebruik en theorievorming, in de 
voortreffelijke Encyclopedie van de mystiek, p.25-56.

5	 In het Oostenrijkse weekblad die Fürche, 14 oktober 2021.



13

Gods grote geheim

Het bijvoeglijk naamwoord mystiek (µυστικός/mustikós) was in 
de Oudheid eng verbonden met mysterie (µυστήριον/mustêrion). 
Het betekende geheim, verborgen. Het woord diende o.a. om rituele 
praktijken aan te duiden, die verborgen moesten blijven voor 
(nog) niet-geïnitieerden. Het hoorde met name thuis in de context 
van mysteriecultussen zoals de Mitrascultus of de mysteriën van 
Eleusis. De eerste christenen in de diaspora waren bekend met die 
mysteriecultussen. Twee lagen diep onder de San Clemente basiliek 
in Rome kan men nu nog een Mithraeum, een huistempeltje met 
altaar voor de zonnegod Mithras bezoeken, aanpalend aan het 
ouderlijk huis van Clemens I (paus van 88 of 92 tot 97).

Voor Paulus is ‘het mysterie’ echter niet een altaar of ritus, maar 
de gekruisigde Jezus Christus zelf. Paulus moet Gods geheim in 
alle volheid verkondigen, zo staat in de Kolossenzenbrief (1,25): 
“het mysterie dat in alle eeuwen en voor alle generaties verborgen 
is geweest, maar nu aan zijn heiligen onthuld is. Aan hen heeft God 
bekend willen maken hoe glorierijk dit mysterie is voor alle volkeren: 
Christus in u.” (Kol 1,26-27). Gods geheim is Christus. Maar 
God wil ook dat Christus niet langer verborgen blijft. Hij moet 
verkondigd worden, ook wanneer dat een paradox inhoudt. “Gods 
mysterie (is) Christus in wie alle schatten van wijsheid en kennis 
verborgen liggen” (Kol 2,2-3). “Joden eisen wonderen, heidenen 
verlangen wijsheid. Maar wij verkondigen een gekruisigde Christus, 
voor de Joden aanstootgevend, voor de heidenen dwaas. Maar voor 
wie geroepen zijn, zowel Joden als Grieken, is Christus Gods kracht 
en wijsheid. Want het dwaze van God is wijzer dan mensen, en het 
zwakke van God is sterker dan mensen” (1Kor 1,21-25).

Bijbelexegese speelde in de vroege kerkgemeenschap uiteraard 
een grote rol. In de tweede eeuw maakten Clemens van Alexandrië 
(ca 150 - 215) en even later Origenes (183 - 252) een onderscheid 
tussen de letterlijke, de morele en de mystieke betekenis van de 
Schrift. Onder de letterlijke zin van de Schrifttekst ligt nl. een 
verborgen betekenislaag, die onthuld moet worden om de diepe 
waarheid van de tekst te vatten. En zoals Paulus zei: dat is Gods 
geheim, de gekruisigde Heer. Zoeken naar de mystieke betekenis 
van de Schrift wordt dan ook vooral een poging om aan te tonen, 
dat de hele Bijbel, het Oude Testament incluis, spreekt over Jezus, 
over zijn komst, zijn dood en opstanding.



14

V
Mystiek als een vorm van spreken over God 
(theologie)

Ergens tussen 485 en 530 zorgde een Syrische monnik en filosoof 
die in Rome actief was, voor een ietwat andere inhoud van het 
woord mystiek. Hij publiceerde onder de naam van Dionysius 
de Areopagiet, de stadsbestuurder van Athene die zich na de 
areopaagrede van Paulus over de ‘onbekende God’ bekeerde (Hand 
17,15-34). De episode waarin Dionysius op de Areopaag Paulus 
ontmoet en zich bekeert, is uiteraard eeuwen vroeger te situeren. 
Vandaar dat de Syrisch-Romeinse Dionysios vandaag als Pseudo-
Dionysius bekend staat. Het toeschrijven van een tekst aan een 
vroegere auteur moet men niet zien als een vorm van bewuste 
misleiding van de lezers: het was een retorische kunstgreep, 
waarmee een auteur aangaf dat zijn gedachten pasten in een 
lange voorafgaande traditie.6

Dionysius’ betrachting was het christelijk en Bijbels Godsbeeld te 
begrijpen en te verhelderen vanuit het neoplatonische denkkader, 
dat in zijn tijd gangbaar was. Over mystieke theologie (περί µυστικές 
θεολογίας - peri mustikès theologias) zo luidt de titel van zijn kort, 
maar krachtig geschrift waarin voor het eerst in de geschiedenis 
theologie expliciet mystiek genoemd wordt. Mystiek staat hier 
nog altijd voor ‘geheim/verborgen’, maar de auteur heeft het toch 
ook al over de buitengewone zelftranscendentie, die samengaat 
met de mystieke ervaring. Kees Waaijman7 formuleert het aldus: 
“Wezenlijk voor de mystieke ervaring is de ontrukking aan zichzelf 
(raptus), het buiten- zichzelf-staan (ekstasis), een toestand die erin 
bestaat ‘niet op onszelf te zijn, maar helemaal van onszelf af te staan 
en helemaal van God te worden. (Dionysius de Areopagiet, Over 
mystieke theologie, VIII,1)”’.

6	 Het procédé bleek in dit geval succesvol want Dionysius’ geschriften 
met hun op de aposteltijd teruggaande autoriteit werden tot de 
renaissance zeer hoog ingeschat. Nicolaas van Cusa, Pierre 
Abélard, Lorenzo Valla en vooral Erasmus waren zich er wel 
van bewust dat het om het genre van de declamatio suasoria uit 
de retorenopleiding ging. Daar oefende men zich in het houden 
van fictieve redevoeringen die men toeschreef aan historische 
persoonlijkheden.

7	 Kees Waaijman, art. Mystieke ervaring en mystieke weg, in 
Encyclopedie van de mystiek, p.62.



15

Om God te ontmoeten, zo legt Dionysius uit, kan men twee wegen 
bewandelen. Die staan haaks op elkaar, maar blijken tegelijk 
ook samen nodig te zijn om het spreken over God, de theologie 
dus, correct op koers te houden. De positieve weg is die van 
het menselijk intellect, dat poogt kenmerken aan te reiken die 
affirmeren wat God in zichzelf is. Meestal wordt daarbij gebruik 
gemaakt van de mooiste woorden, waarover men op dat moment 
van de geschiedenis beschikt. God is liefde bijv., of vrede, goedheid, 
schoonheid, gerechtigheid, energie, dialoog… Pseudo-Dionysius is 
het daarmee niet helemaal eens. Hoe meer een benaming op God 
toepasselijk lijkt, hoe groter het risico dat we gaan denken, dat 
die benaming correct en volledig God beschrijft. Maar dat is niet 
het geval: God onttrekt zich uiteindelijk aan ons denken. Daarom 
prefereert hij een spreken over God in paradoxale bewoordingen. 
Ongelijke gelijkenissen noemt hij die.8

De andere weg die Pseudo-Dionysius de ‘mystieke weg’ noemt 
en ook wel als ‘negatieve’ theologie bekendheid heeft gekregen, 
vertrekt meteen van de futiliteit van die positieve uitspraken 
over God. De oneindige God is nu eenmaal niet in eindige taal 
onder woorden te brengen, al kunnen eindige mensen niet 
anders. Zeker, mystici voelen dit scherp aan: “Non possumus non 
loqui” (Hand 4,20). God is onuitsprekelijk maar we moeten wel 
spreken, we kunnen er niet over zwijgen. Net als de apostelen 
kunnen ook zij niet zwijgen over wat hun is overkomen, ook 
al is hun ervaring niet te verwoorden. Dat kunnen negatieve, 
ontkennende woorden zijn: God is niet dit, God is niet dat. Het 
kunnen ook woorden zijn die op iets oneindigs alluderen: God is 

8	 Kevin Corrigan, & L. Michael Harrington; art. Pseudo-Dionysius 
the Areopagite, in Stanford Encyclopedia of Philosophy; ed. 2023. 
Dionysius citeert graag vers 65 uit Psalm 78 “Toen verrees de Heer, 
als uit een slaap - een held die zijn roes van zich afschudt”. Letterlijk 
zegt de tekst dus dat God slaapt en dronken was. Maar slapen 
en dronkenschap zijn activiteiten die eigenlijk slechts op mensen 
van toepassing zijn. Voor God kun je ze hoogstens symbolisch 
aanwenden. Daarom noemt Dionysius ze ‘ongelijke gelijkenissen’; 
ieder voelt aan dat ze God bijzonder onwaardig zijn — vandaar 
ongelijk — maar dat ze je toch symbolisch iets over God vertellen 
en dus toch een zekere gelijkenis vertonen. Dionysius staat zelfs 
enigszins positiever tegenover dergelijke benamingen dan tegenover 
meer passende namen als ‘gouden’ of ‘lichtende’. De sterke 
materialiteit en het onedele karakter van de ‘dissimilar similarities’ 
schreeuwen als het ware uit dat die benamingen niet letterlijk God 
kunnen beschrijven en dwingen de lezer ervan om op zoek te gaan 
naar de begrijpelijke inhoud van zulke namen.



16

de stille hoogte. Even nuttig in dit verband zijn woordparen die 
een paradox of tegenstelling inhouden: God is licht én donker. 
Tot slot kunnen we woorden gebruiken die tegelijk alles en niets 
zeggen, ‘wezenlijke’ woorden die alleen naar zichzelf verwijzen: 
God is de al-zijnde bijv. 9

Finaal schieten menselijke redeneringen en benamingen altijd 
tekort, wanneer het over God gaat. De eindige mens kan Hem niet 
vatten in broze woorden. Het ‘mystieke’ kennen van de verborgen 
God (Jes 45,15) houdt daarom in, dat we de weg volgen van het 
niet-weten, van beeldloosheid, van zwijgen en woordeloos (ver)
wachten. Een weg van duisternis en schaduw, waarnaar Pseudo-
Dionysius verwijst in een merkwaardige allegorie over Mozes, het 
prototype van de mysticus.

Wanneer Mozes de berg Sinaï opgaat om God te ontmoeten moet 
hij onderweg alle zekerheden loslaten, die hij zich omtrent God 
heeft gemaakt. Eens boven belandt hij in de ondoorzichtige mist 
van de wolken die om de bergtop hangen. God is daar aanwezig, 
maar onttrekt zich aan het gezicht in de wolk van duisternis: 
‘de plaats waar Hij is’. Hoger dan dat kan een mens niet komen, 
Mozes heeft al het menselijk mogelijke gedaan. Nu neemt God 
de overhand. Mozes wordt de duistere wolk van niet-weten 
binnengeleid: “en dan bevrijdt hij zich ook daarvan, van de dingen 
die gezien worden en van degenen die zien, en gaat het duister van 
de kennisloosheid in, het werkelijk mystieke, waar hij zijn kennend 
grijpen laat zwijgen, en belandt hij in het volledig onaanraakbare en 
onzichtbare, wanneer hij geheel en al behoort aan Degene die aan alles 
voorbij is”.10

Een millennium lang, vanaf Pseudo-Dionysius tot ongeveer 1550, 
blijft de mystieke of negatieve theologie een legitieme vorm van 
het theologisch denken. Proberen een toegang te vinden tot God 
gebeurt dan vanuit de continue wisselwerking van poneren en 
negeren, van spreken en zwijgen, van kenosis (zelfontlediging) en 
theosis (één worden met, helemaal opgaan in God). De Rijnlandse 
Meister Eckhart (1260-1327) en de Engelse anonieme auteur van 
The cloud of unknowing (De wolk van niet-weten) onderstrepen sterk 

9	 Margot Berends, Stille taal benadert de Onnoembare; internetartikel 
op www.theologie.nl

10	 Kees Waaijman, art. cit., blz. 65. De passage is vertaald uit Dionysus 
de Areopagiet, Over mystieke theologie, I,3, Kampen, 1990.



17

Gods fundamentele anderszijn en meteen ook het ontoereikende 
van onze intellectuele kennis. Franciscus van Assisi en Julian(a) 
van Norwich daarentegen zijn niet zo bang om God of Jezus 
Christus ‘onder woorden te brengen’.

En Ruusbroec dan?

Die nam ter zake veeleer een evenwichtspositie in. Hij zag niet 
de noodzaak in om de beide benaderingen radicaal van elkaar te 
scheiden: God openbaart zich in woord en beeld maar overstijgt 
tegelijk ook altijd alle menselijke begrippen of symbolen. Om de 
oneindigheid van God aan te duiden gebruikt Ruusbroec woorden, 
die in twee groepen op te delen zijn volgens Margot Berends: 
beeldwoorden en essentiewoorden.11

De eerste groep, de beeldwoorden, bestaat uit woorden die in 
een andere context niets met God te maken hebben, maar die de 
mysticus/a ‘beeldig’ naar God laat verwijzen. “God is een vloeiende 
en ebbende zee” bijv. of nog “God is de grondeloze afgrond, een 
draaikolk” enz. Vaak gaat het dan om ongelijke gelijkenissen. Of 
het zijn paradoxale tegenstellingen. Zo schrijft Ruusbroec even 
gemakkelijk “God heeft vele namen” als “God kan niet benoemd 
worden”. Daar gebruikt hij dan woorden voor, die ontkennend 
klinken zoals “God is onghenaemtheid”, “onbegripelic” enz. Maar 
evengoed beschrijft hij God met termen die positief overkomen 
zoals wijsheid, waarheid, goedheid of edelheid.

De tweede groep, de essentiewoorden, bestaat uit woorden of 
zinnen die in essentie wel met God overeenkomen. “Ik ben die 
ben”, de Godsnaam in het Oude Testament, is bijv. zo’n woord 
dat rechtstreeks, niet in beelden of symbolen, verwijst naar Gods 
wezen, Gods zijn. Ruusbroec smeedt daarvoor graag neologismen 
zoals “overwezen,” of zelfs “ isheid”.

Tot nog toe hebben we het woord mystiek als een bijvoeglijk 
naamwoord zien gebruiken. Mystieke betekenis van een 
Schrifttekst, mystieke theologie, de mystieke weg enz… Pas rond 
1550 wordt mystiek ook en vooral een substantief. 

11	 Margot Berends, ibidem.



18

VI
Joods-Christelijk in een Grieks jasje

De inzichten van de laat-Griekse en vroeg-christelijke Pseudo-
Dionysius beperkten zich niet tot de tegengestelde wegen die 
de theologie kan bewandelen. Centraal in zijn denken stond ook 
de vraag, hoe de drie-ene God, die alle kennen te bovenaan, zich 
manifesteert voor, in en doorheen de ganse schepping en zo, al 
wat bestaat, terugleidt naar de verborgen, duistere kern van hun 
bron. Dionysius slaagde erin om het neoplatoonse denken, waarin 
de Bijbelse scheppingsopvatting (creatio ex nihilo) geen rol speelt, 
toch in te zetten om het scheppingsgebeuren te verhelderen. 
Met veel meer nuances dan we hier kunnen aangeven zagen 
neoplatonici, als Plotinus en zijn navolgers, de totaliteit van het 
Zijn als een soort perpetuum mobile. 

Al wat bestaat en waarneembaar is, is veelheid en vloeit voort uit 
het hoogste principe, het volledig transcendente ‘Ene’, dat geen 
opdeling, meervoudigheid of onderscheid bevat. Dat ‘uitvloeien’ 
of ‘exitus’ gebeurt afdalend via tussentrappen tot op het niveau 
van de mens en de zichtbare wereld. Maar zelfs op die laagste trap 
blijft nog een sprankel herinnering aan het oorspronkelijke Ene 
aanwezig, vandaar dat op dat punt een tegenbeweging of ‘reditus’ 
begint waarbij de veelheid terugvloeit in het Ene. Uitvloeien uit 
de Godheid en in Hem terugvloeien zijn via Plotinus (ca 200-275) 
tot de basiswoorden van de mystici gaan behoren. 

De specifieke bijdrage van Dionysius bestond erin, dat hij het 
abstracte, emotieloze en willoze proces van de eeuwige interactie 
van het Ene en de veelheid van al wat bestaat verruimt met 
essentiële christelijke inzichten zoals de Drieëenheid van God 
of de transcendente liefde van God, die zich uit in uiterste 
kwetsbaarheid bij de Gekruisigde. Dat zijn elementen die zeer lang 
doorgewerkt hebben bij vele middeleeuwse theologen en mystici 
in de terminologie van het pijnlijk afgescheiden zijn van God, en 
het streven naar hereniging en ‘ver-eniging’ met Christus.

De werken van Pseudo-Dionysius werden omstreeks 850 door 
Johannes Scotus Eriugena in het Latijn vertaald. Jean Sarrazin 
(in 1165) en Robert Grosseteste (ca 1240) zorgden voor nieuwe 



19

vertalingen. Daar was vraag naar. De Augustijnerkoorheren Hugo 
en vooral Richard van Sint-Victor12 hadden in de twaalfde eeuw 
de opvattingen van Pseudo-Dionysius in Parijs gepopulariseerd. 
Ook de dominicaanse school met Albertus Magnus, Ulrich von 
Strassburg, Meister Eckhart, Joannes Tauler en Heinrich Suso liet 
zich niet onbetuigd. Zo zei Eckhart: “God is noch goed, noch beter, 
noch het allerbeste. Wie zegt dat God goed is, doet Hem evenzeer 
onrecht, als wanneer hij de zon zwart zou noemen.” Helemaal in de 
lijn van Pseudo-Dionysius. Ook de Franciscanen Bonaventura, 
Ono von Passau en Rudolph von Biberach, en later de mystici 
van de Cisterciënzertraditie (in het spoor van Bernardus) en 
de Victorijnen werden door Pseudo-Dionysius’ neoplatoonse 
leer over het uit- en terugstromen van de menselijke natuur in 
zijn goddelijke oorsprong beïnvloed. Bij Ruusbroec zijn hiervan 
eveneens sporen aan te wijzen. Maar in zijn geschriften werken 
ook nog andere invloeden door: die van Bernardus van Clairveaux 
en van Willem van St-Thierry en zeker ook van Hadewijch en de 
begijnenmystiek.

VII
De Bruids- en Liefdesmystiek van Bernardus

In de predicatie van Bernardus van Clairvaux is de Bruidsmystiek 
prominent aanwezig. Zeker met zijn heel persoonlijke en 
doorvoelde interpretatie van het Hooglied gaf hij een sterke 
impuls, die eeuwenlang heeft doorgewerkt in de spiritualiteit. 
Vertrekpunt is het aan Salomo toegeschreven Hooglied (Canticum 
canticorum). De tekst gaat terug op veel oudere liefdespoëzie van 
Egypte, Syrië en Mesopotamië. Het Hooglied bezingt vrijmoedig 
de sensuele en seksuele liefde van man en vrouw als het mooiste 
geschenk, dat God de mens gaf. Niet iedereen nam genoegen met 
die lezing en rond 100 v.Chr. circuleerde al de uitleg, dat het zou 
bedoeld zijn als metafoor van de liefde tussen Jahweh en Israël. 
Daarmee verloor het werk zijn aanstootgevend karakter voor vele 

12	 cfr. Hugh Feiss e.a., On love: a selection of works of Hugh, Adam, 
Achard, Richard and Godfrey of St Victor, Turnhout, Brepols, 2011.



20

vrome joden en later ook voor christenen. Dat volstond om het 
Hooglied in de canon op te nemen.

Toch bleven velen zich afvragen, wie binnen deze allegorie nu 
eigenlijk die bruid en die bruidegom zijn. De uitkomst daarvan 
veranderde in de loop van de tijd meermaals. In de eerste eeuwen 
van het christendom, meer bepaald in het Nieuwe Testament 
(Mt 9,15; Joh 3,29; Ef 5,23-29; Apok 19,7-9; 21,2,9; 22,17) is 
de bruid een metafoor voor de christelijke geloofsgemeenschap. 
Haar volstrekte loyaliteit aan haar bruidegom (de ware God) lijkt 
bedoeld als een snijdende kritiek op de door de Romeinse bezetter 
opgelegde trouw aan de keizer (de zelfverklaarde god). Hippolytus 
van Rome (ca 170-235) bracht als eerste die interpretatie naar 
voor. Zijn tijdgenoot Origenes identificeerde de bruidegom met 
Christus en zag de bruid afwisselend als beeld van de kerk of van 
de individuele gelovige. En de kerkvader Ambrosius van Milaan 
(339- 397) argumenteerde dat Maria wel zeker de bruid moet zijn.

In de twaalfde eeuw kwam, onder invloed van monastieke 
auteurs als Bernardus van Clairvaux (1090-1153) een nieuwe 
traditie van bruidsmystiek op. Hij zag de ontmoeting van Bruid 
en Bruidegom als een innerlijk spiritueel gebeuren tussen God 
en de ziel van de mens. Door ‘mee te lijden’ met de Gekruisigde 
wordt de ziel/mens deelachtig aan Gods liefde en op weg gezet 
naar de vereniging met de goddelijke bruidegom. Bernardus 
noemt dit ‘een spiritueel huwelijk’; honderd jaar later is ‘unio 
mystica’ daarvoor de vaste term. Die doorleefde liefdesrelatie met 
de hemelse bruidegom is wel niet meteen volmaakt en vergt een 
groei doorheen drie fasen van het spirituele leven. Bernardus 
beschrijft die in zijn commentaar op Hooglied. Hij weeft rond 
Hooglied 1,2 (“overstelp mij met de kussen van uw mond”) een 
merkwaardige allegorie waarin drie kussen drie trappen van 
spirituele groei symboliseren (cfr Commentaar op Hooglied 3, 4 
en 8). De beelden die hij daarvoor nodig heeft, ontleent hij aan de 
dagelijkse werkelijkheid van de feodale tijd.

De eerste stap op weg naar het volmaakte spiritueel huwelijk van 
‘de bruid’ (voor Bernardus zijn dat de cisterciënzers en wellicht 
ook de Tempeliers) met Jezus is de voetkus.13 Het is een kus 

13	 Bernardus van Clairvaux, Preken 1-9 over het Hooglied, Kok, 
Kampen, 1999.




