RUUSBROEC
RAAKT
M 1 J Markante

teksten en
getuigenissen



Een vriendenboek
dankbaar en in vreugde geschreven
voor allen die mij op mijn pelgrimsweg
als tochtgenoten vergezelden
met Ruusbroec als gids en vriend.



Klaas Blijlevens

RUUSBROEC
RAAKT
M 1 J Markante

teksten en
getuigenissen




©Carmelitana, Gent (www.carmelitana.be)

Auteur: Klaas Blijlevens

Voorwoord: Jo Cornille

Tekeningen: Jan Philippus

Afbeelding op de cover: Beeldbank foto (rechtenvrij)
ISBN: 9789492434463

Wettelijk Depot: D/2025/0770/06

NUR: 707

Vormgeving: Press Point.be, Kluisbergen

Druk: BestinGraphics



INHOUD

Bij wijze van VOORWOORD

I Twee teksten als inleiding
1. Door Ruusbroec geraakt

2. Ruusbroec en de Minnemystiek

II  Vier tekens van Minne
3. Het eerste teken: uit Minne geschapen

4. Het tweede teken: bewogen omwille
van de mens

5. Het derde teken: gekruisigd uit Minne

6. Het vierde teken: eucharistieviering als
ontmoeting

III  Als God je geliefde mag zijn
7. Dewegvan de Minne gaan
8. Onder stuwing van de Geest
9. De weelde van het contemplatieve leven

10. Uitgerijpt tot altijd beschikbare mens

IV Drie getuigenissen van tochtgenoten
11.  Franciscus van Assisi (1181-1226)

12. Het levenscharisma van Egied van
Broeckhoven (1933-1967)

13. De religieuze teksten van Maria de Groot

Nawoord

Aanbevolen lectuur

29

29
35

49

63
71

77

97
98
113
129
147

163
164

173

182

195

199



Hi gl)eueT grzxcie omme werken
ende l)em selven boven zx”e gmcie

omme gbebruyken enc{e omme rusten.

Ruusl)roec

(W 1,148)



Bij wijze van VOORWOORD

In der minne

Klaas Blijlevens mocht ik voor het eerst in 2007 ontmoeten. Maar
een onbekende was hij geenszins. Ik wist dat hij veel waardering
genoot als inleider of spreker op tal van vormingssessies of
verdiepingsweekends. Ook dat hij met andere kapucijnen een
nieuwe vorm van leven in gemeenschap had uitgetest in Houtem,
diep verscholen in de Westhoek. Maar van nabij leerde ik hem
dus kennen, toen hij bij uitgeverij Halewijn - ondertussen
Otheo Books - zijn manuscript van een boek over Ruusbroec
kwam voorstellen. Omdat het logo van de uitgeverij, ontworpen
door Jean-Michel Folon, ‘de weg naar binnen’ symboliseert viel
Blijlevens’ vraag niet op een koude steen. We waren beiden ervan
overtuigd, dat deze tijd nood heeft aan spiritualiteit, maar dan
liefst niet van het zweverige type.

I

Terug naar zuivere bronnen

Veel mensen hebben zich de jongste jaren afgekeerd van de Kerk
omwille van onverkwikkelijke schandalen, meestal uit vervlogen
tijden. Dat proces van vervreemding is evenwel al veel langer aan
de gang. Het van elkaar weg groeien neemt echter niet weg, dat
niet weinigen hartverscheurend zoeken naar zin, zij het zonder
de rustgevende, institutionele steun van de Kerk. Wie zoekt naar
antwoorden op de dieptevragen van zijn of haar bestaan, staat er
grotendeels alleen voor. De tijdsgeest wil bovendien liefst instant
antwoorden, want zoals Herman van Veen al zong “we hebben
ongelofelijke haast”. Maar zo werkt het niet: spiritualiteit gedijt
slechts in een context van verstilling en tot rust komen. Be-zin-
ning vereist onthaasting. Daarover zijn alle spirituele meesters in
QOost en West het eens, ook al verschillen de modaliteiten van hun
aanbod.



Maar waar vinden we nog ongerepte bronnen om onze dorst te
laven? In het Westen verspert wantrouwen t.a.v. Kerk en religie
de toegang tot het Evangelie als zuivere inspiratiebron voor een
leven met diepgang. Wat niet wil zeggen, dat alle religieuze praxis
plots gestaakt is. Wel dat heel wat eeuwenoude praktijken tot in
de kern zijn uitgehold. Denk maar aan het religieus gefundeerde
vasten, dat quasi gereduceerd is tot een vermageringsdieet of
tot een sponsoring van derde wereldinitiatieven. Beiden zijn
lovenswaardig, maar de intrinsiek religieuze component van het
vasten is nog slechts een vage herinnering.

Zou een overstap naar de wijsheid van het Oosten soelaas kunnen
bieden? Helaas niet veel, althans niet in het noordelijk halfrond.
Daar krijgen spirituele opvattingen en praktijken uit het Oosten
evenzeer af te rekenen met corrosie. Oosterse spiritualiteit wordt
dan gereduceerd tot iets nuttigs.

M.a.w. men beoefent ze niet om zichzelf, maar om een extern
praktisch doel te bereiken. Als yoga bijv. verandert in een nieuw
genre van gymnastiek of mediteren een techniek wordt om ons
brein fit en gezond te houden, dan gaat iets wezenlijks verloren.
Met name het spirituele elan raakt ondergesneeuwd onder
ons westers nutsdenken. Onze materialistische ingesteldheid
verandert het goud van de spirituele tradities in Oost en West in
lood.

Bijde zoektocht naar het pure bronwaterloonthet zich te spiegelen
aan de ervaringen van grote meesters uit het verleden. We hebben
nood aan vaste grond onder de voeten en die vinden we in onze
traditie o.a. bij grote spirituele figuren als een Hadewijch, Jan van
Ruusbroec, Teresa van Avila, kardinaal Newman, Thomas Merton
enz. Mensen die ons uit het moeras van het wantrouwen optillen
en betrouwbare wegen aanduiden. Ervaren tochtgenoten die ons
zoeken kunnen blijven inspireren, geen jolige influencers met
vlotte verkooppraatjes... Dat is wat Klaas Blijlevens ertoe heeft
gebracht verslag uit te brengen over zijn jarenlange omgang met
het werk van Jan van Ruusbroec. Hij neemt de rol op zich van
bescheiden gids, die de lezer rustig binnenleidt in de wereld van
de grote Brabantse mysticus. Maar dat gaat niet zonder slag of
stoot. Tussen Ruusbroec en ons liggen zeven eeuwen.



I1

Vertaalslag nodig

Woorden die in Ruusbroecs tijd evident klonken zijn nu compleet
exotisch geworden en haast niet meer te verstaan. Ze moeten
dus bij de tijd gebracht worden. Niet alleen moeten ze vertaald
woorden, maar ook de ervaringsinhoud die ze in zich dragen, vergt
uitleg. In een leuk stukje in Otheo magazine vertelt em. prof. Rik
Torfs over de eigenheid die het woord ‘lankmoedigheid’ in zich
draagt en die men kwijt raakt, wanneer men de term platweg
als ‘geduld’ vertaalt.! Vertalen is moeilijk, zeker wanneer het om
humane, historische of filosofische begrippen gaat. Dan zakken
machinevertalingen en A.L. veel sneller door het ijs. Bij het willen
begrijpen en vertalen van een tekst moet men beseffen dat “niet-
verstaan en misverstaan in zekere zin meer origineel zijn dan het
correct begrijpen”. We moeten in dat proces immers niet alleen
de tekst zelf kritisch onder ogen nemen, maar ook onze eigen
vooroordelen t.a.v. het bestudeerde onderwerp. Anders gaan we
onze ‘Vorverstindnisse’ en de betekenissen die ons interesseren,
terugprojecteren in de tekst. Onze benadering is nooit geheel
onbevangen: wij kijken met de ogen van onze tijd. Duitse
filosofen, van Friedrich Schleiermacher over Wilhelm Dilthey tot
Hans-Georg Gadamer hebben over dit hermeneutisch probleem

een hele bibliotheek gevuld.

Woorden verdwijnen soms helemaal uit het normale taalgebruik.
In andere gevallen blijven ze bestaan, maar raakten hun
oorspronkelijke betekenis kwijt. Minne (liefde), toch een
kernwoord van Ruusbroecs denken, is zo vrijwel boekentaal
geworden. We regelen geschillen soms nog wel ‘in der minne’, maar
aan veel liefde wordt daarbij niet gedacht. Minnaar/es en minnarij
wijzen vandaag veeleer naar overspel dan naar oprecht beminnen,
terwijl minnebriefje, minnegloed en minnedichter als verouderde
poézie klinken. En het woord beminnen zelf wordt wel nog goed
begrepen, maar in de praktijk hand over hand verdrongen door
het vage ‘love’. Een anglicisme dat al even nietszeggend is als de
uitroep ‘Oh, my God'. Curieus is wel dat (zee)meermin toch stand

1 Zie ook Rik Torfs, Lof der lankmoedigheid, Van Halewijck, Antwerpen,
2006.



10

hield, maar het verband met de aantrekkingskracht van de zee is
onduidelijk geworden.

Als de woorden al niet meer begrepen worden is gedegen
verheldering en spitse omtaling broodnodig; anders trapt men
zeker in de valkuil van de flou artistique. Op dit punt steunt de
auteur nadrukkelijk op het jarenlange onderzoekswerk van het
Ruusbroecgenootschap (UAntwerpen). Tegelijk brengt hij ook
reliéf in het verhaal vanuit zijn eigen innerlijk geraakt worden
door Ruusbroecs teksten. Dat doet hij omdat hij vermoedt, dat
ook hedendaagse lezers en niet alleen middeleeuwers innerlijk
geraakt kunnen worden door Ruusbroecs getuigenis.

Uiteindelijk is het zelfs doorheen dat getuigenis, dat Gods Minne
ons tegemoet komt en raakt in hart en ziel.

II1

Ruusbroec: ervaringsdeskundige van de
Godsontmoeting

Waarom zou je precies bij een middeleeuwse mysticus aankloppen
om solide grond onder de voeten te krijgen? Waarom niet bij een
hedendaagse? Dat zou ook kunnen en Blijlevens zelf verwijstin zijn
boek meermaals naar eigentijdse spirituele figuren die hem ook
op weg hebben gezet. Ruusbroec is daarentegen speciaal, omdat
zijn aanbreng heel ruim is. Bovendien is de eenheidsbeleving
met God in zekere zin ‘transhistorisch’: het is een ervaring die
de mens die dat mag meemaken over de grenzen van tijd, ruimte
en taal heen tilt. Hier kunnen we ook nog denken aan de Bijbelse
verhalen: die zijn nog verder in de tijd van ons verwijderd dan de
middeleeuwse mystici en toch inspireren ze ons nog altijd ‘alsof
we tijdgenoten’ waren...

Maar waarom net te rade gaan bij mystici? De Kerk heeft immers
zoveel geleerde theologen voortgebracht, zoveel bisschoppen en
pausen die instonden voor het leergezag... Die vraag stellen laat
zien van welke vooronderstelling men eigenlijk vertrekt. Men gaat
dan namelijk uit van de gedachte, dat de mystiek iets totaal sui



generis is, iets wat helemaal apart staat, een categorie die radicaal
verschilt van spiritualiteit of zelfs van het leven als christen.
Maar dat is niet zo: christelijke mystici delen in de roeping die
iedere christen meekrijgt in het doopsel om via de H. Schrift, de
eucharistie en de overige sacramenten, binnen te treden in het
diepe mysterie dat God is. Het is een gave, die we krijgen ‘om
niet’, veeleer dan de vrucht van vlijtige persoonlijke inspanning.

In zijn meest algemene betekenis is mystiek een synoniem voor
de spirituele dimensie van het leven van iedere christen. In die zin
kan ookiedere christen die het geloof ernstigbeleeft een wegwijzer
voor anderen zijn. Maar het is nu eenmaal zo, dat er onder de
christenen ook mensen voorkomen die het mysterie, dat God is,
dieper en meer intens aanvoelen. In die gevallen spreken we dan
over mystiek in een meer strikte betekenis van het woord. Pas op
dat niveau onderscheidt zich mystiek van spiritualiteit zonder er
evenwel totaal van te verschillen. Net zoals de mysticus of mystica
geen mens is die niets gemeen zou hebben met de andere mensen.
Vandaar dat Richard McBrien deze definitie voorstelt: “mystiek in
strikte zin is de door Gods genade bewerkte transformatie van het
bewustzijn volgend op een directe of ‘onbemiddelde’ervaring van Gods
aanwezigheid die leidt naar een diepere eenwording met God.”?

Mystici zijn dus ervaringsdeskundigen, bij wie men met een gerust
hart te rade kan gaan als men zoekt naar een weg om ons zo nauw
als mogelijk een te voelen met God. Het beeld van de mysticus in
splendid isolation is een romantische illusie: niet ondanks, maar
precies dankzij hun mystieke ervaring hebben Franciscus van
Assisi of Catherina van Siéna en vele anderen zich extra ingezet.

Franciscus trok zelfs naar de Turken, Catherina kwam tussen om
de Paus uit Avignon terug naar Rome te halen, en Teresa van Avila
stichtte in goed twintig jaar niet minder dan zestien kloosters, die
ze allemaal regelmatig bezocht.? En zo kunnen we nog wel even

2 Richard McBrien, Catholicism, completely revised and updated 3rd
edition, Londen 1994, uitg. Geoffrey Chapman, p.1052-53. Er bestaan
uiteraard heel veel andere pogingen om het fenomeen van de mystiek
te definiéren. Deze definitie is beknopt en komt snel ter zake.

3 Aldus getuigde Evelyn Underhill in haar standaardwerk uit 1911
Mysticism over de activiteiten van Paulus, Franciscus, Ignatius en
Teresa van Avila. Het werk werd in het Nederlands vertaald door
Jean- Jacques Suurmond: Mystiek. Hoe God werkt in de mens,
Skandalon, Middelburg, 2022, p.396.

n



12

doorgaan. Het punt is dat mystiek geen rustig baantje is, geen
privé hobby in de luwte. Mystici blijken integendeel rusteloos
actief; ze brengen hun dagen niet door met kuieren in hun zonnig
kloosterhofje.

IV

Mystiek: een evoluerend begrip*

De termen ‘mystiek’ en ‘mysticus’ kan men niet met de losse
pols hanteren. In de definitie die we hierboven aanhalen,
stoten we een op een aantal aspecten ervan: er is een moment
van Godservaring - een getransformeerd (zelf)bewustzijn, van
diepere eenwording met God. Die trits is altijd aanwezig, maar
afhankelijk van de historische periode die men voor ogen heeft,
kan de onderlinge dosering wel verschillen. We blijven dus best
attent voor de historische context, wanneer we de termen mystiek
en mysticus/a aanwenden. Vandaag bijv. draait alles om emotie en
‘ervaring’. Velen voelen zich overvraagd in hun dagelijks bestaan:
ze willen rust. Dat is de grootste luxe die men zich kan indenken:
weg van alle lawaai en vervuiling, ontsnappen uit de rat race
van de prestatiedruk en het materieel gewin. Wellicht heeft de
hernieuwde interesse voor spiritualiteit en mystiek te maken met
die diepe hedendaagse nood aan vrede en rust, aldus Ursula Bartz
in het artikel “den Ldrm ausblenden” (het lawaai uitschakelen).®
Maar dat was niet de reden, waarom Ruusbroec van Brussel naar
Groenendaal trok.

Vandaag gebruikt men de term mystiek heel anders dan in het
verleden. Heellang was de term zelfs geen zelfstandig naamwoord,
maar een bijvoeglijk naamwoord dat bij een ander hoofdwoord
een specifieke betekenis gaf - mystieke cultus bijv. of mystieke
theologie. Mystiek benadrukte dan dat er iets mysterieus, iets
van een geheim aan te pas kwam.

4 Een complete voorstelling van deze evolutie vindt men bij Otger
Steggink, art. Mystiek: woordgebruik en theorievorming, in de
voortreffelijke Encyclopedie van de mystiek, p.25-56.

5 In het Oostenrijkse weekblad die Fiirche, 14 oktober 2021.



Gods grote geheim

Het bijvoeglijk naamwoord mystiek (uvotikdg/mustikds) was in
de Oudheid eng verbonden met mysterie (Lvotplov/mustérion).
Het betekende geheim, verborgen. Het woord diende o.a. om rituele
praktijken aan te duiden, die verborgen moesten blijven voor
(nog) niet-geinitieerden. Het hoorde met name thuis in de context
van mysteriecultussen zoals de Mitrascultus of de mysterién van
Eleusis. De eerste christenen in de diaspora waren bekend met die
mysteriecultussen. Twee lagen diep onder de San Clemente basiliek
in Rome kan men nu nog een Mithraeum, een huistempeltje met
altaar voor de zonnegod Mithras bezoeken, aanpalend aan het
ouderlijk huis van Clemens I (paus van 88 of 92 tot 97).

Voor Paulus is ‘het mysterie’ echter niet een altaar of ritus, maar
de gekruisigde Jezus Christus zelf. Paulus moet Gods geheim in
alle volheid verkondigen, zo staat in de Kolossenzenbrief (1,25):
“het mysterie dat in alle eeuwen en voor alle generaties verborgen
is geweest, maar nu aan zijn heiligen onthuld is. Aan hen heeft God
bekend willen maken hoe glorierijk dit mysterie is voor alle volkeren:
Christus in u.” (Kol 1,26-27). Gods geheim is Christus. Maar
God wil ook dat Christus niet langer verborgen blijft. Hij moet
verkondigd worden, ook wanneer dat een paradox inhoudt. “Gods
mysterie (is) Christus in wie alle schatten van wijsheid en kennis
verborgen liggen” (Kol 2,2-3). ‘Joden eisen wonderen, heidenen
verlangen wijsheid. Maar wij verkondigen een gekruisigde Christus,
voor de Joden aanstootgevend, voor de heidenen dwaas. Maar voor
wie geroepen zijn, zowel Joden als Grieken, is Christus Gods kracht
en wijsheid. Want het dwaze van God is wijzer dan mensen, en het
zwakke van God is sterker dan mensen” (1Kor 1,21-25).

Bijbelexegese speelde in de vroege kerkgemeenschap uiteraard
een grote rol. In de tweede eeuw maakten Clemens van Alexandrié
(ca150-215) en even later Origenes (183 - 252) een onderscheid
tussen de letterlijke, de morele en de mystieke betekenis van de
Schrift. Onder de letterlijke zin van de Schrifttekst ligt nl. een
verborgen betekenislaag, die onthuld moet worden om de diepe
waarheid van de tekst te vatten. En zoals Paulus zei: dat is Gods
geheim, de gekruisigde Heer. Zoeken naar de mystieke betekenis
van de Schrift wordt dan ook vooral een poging om aan te tonen,
dat de hele Bijbel, het Oude Testament incluis, spreekt over Jezus,
over zijn komst, zijn dood en opstanding.

13



14

Vv

Mystiek als een vorm van spreken over God
(theologie)

Ergens tussen 485 en 530 zorgde een Syrische monnik en filosoof
die in Rome actief was, voor een ietwat andere inhoud van het
woord mystiek. Hij publiceerde onder de naam van Dionysius
de Areopagiet, de stadsbestuurder van Athene die zich na de
areopaagrede van Paulus over de ‘onbekende God’ bekeerde (Hand
17,15-34). De episode waarin Dionysius op de Areopaag Paulus
ontmoet en zich bekeert, is uiteraard eeuwen vroeger te situeren.
Vandaar dat de Syrisch-Romeinse Dionysios vandaag als Pseudo-
Dionysius bekend staat. Het toeschrijven van een tekst aan een
vroegere auteur moet men niet zien als een vorm van bewuste
misleiding van de lezers: het was een retorische kunstgreep,
waarmee een auteur aangaf dat zijn gedachten pasten in een
lange voorafgaande traditie.

Dionysius’ betrachting was het christelijk en Bijbels Godsbeeld te
begrijpen en te verhelderen vanuit het neoplatonische denkkader,
datin zijn tijd gangbaar was. Over mystieke theologie (mepl pUGTIKES
Beoloyiog - peri mustikés theologias) zo luidt de titel van zijn kort,
maar krachtig geschrift waarin voor het eerst in de geschiedenis
theologie expliciet mystiek genoemd wordt. Mystiek staat hier
nog altijd voor ‘geheim/verborgen’, maar de auteur heeft het toch
ook al over de buitengewone zelftranscendentie, die samengaat
met de mystieke ervaring. Kees Waaijman’ formuleert het aldus:
“Wezenlijk voor de mystieke ervaring is de ontrukking aan zichzelf
(raptus), het buiten- zichzelf-staan (ekstasis), een toestand die erin
bestaat ‘niet op onszelf te zijn, maar helemaal van onszelf af te staan
en helemaal van God te worden. (Dionysius de Areopagiet, Over

”y

mystieke theologie, VIII,1)”.

6 Het procédé bleek in dit geval succesvol want Dionysius’ geschriften
met hun op de aposteltijd teruggaande autoriteit werden tot de
renaissance zeer hoog ingeschat. Nicolaas van Cusa, Pierre
Abélard, Lorenzo Valla en vooral Erasmus waren zich er wel
van bewust dat het om het genre van de declamatio suasoria uit
de retorenopleiding ging. Daar oefende men zich in het houden
van fictieve redevoeringen die men toeschreef aan historische
persoonlijkheden.

7 Kees Waaijman, art. Mystieke ervaring en mystieke weg, in
Encyclopedie van de mystiek, p.62.



Om God te ontmoeten, zo legt Dionysius uit, kan men twee wegen
bewandelen. Die staan haaks op elkaar, maar blijken tegelijk
ook samen nodig te zijn om het spreken over God, de theologie
dus, correct op koers te houden. De positieve weg is die van
het menselijk intellect, dat poogt kenmerken aan te reiken die
affirmeren wat God in zichzelf is. Meestal wordt daarbij gebruik
gemaakt van de mooiste woorden, waarover men op dat moment
van de geschiedenis beschikt. God isliefde bijv., of vrede, goedheid,
schoonheid, gerechtigheid, energie, dialoog... Pseudo-Dionysiusis
het daarmee niet helemaal eens. Hoe meer een benaming op God
toepasselijk lijkt, hoe groter het risico dat we gaan denken, dat
die benaming correct en volledig God beschrijft. Maar dat is niet
het geval: God onttrekt zich uiteindelijk aan ons denken. Daarom
prefereert hij een spreken over God in paradoxale bewoordingen.
Ongelijke gelijkenissen noemt hij die.?

De andere weg die Pseudo-Dionysius de ‘mystieke weg’ noemt
en ook wel als ‘negatieve’ theologie bekendheid heeft gekregen,
vertrekt meteen van de futiliteit van die positieve uitspraken
over God. De oneindige God is nu eenmaal niet in eindige taal
onder woorden te brengen, al kunnen eindige mensen niet
anders. Zeker, mystici voelen dit scherp aan: “Non possumus non
logui” (Hand 4,20). God is onuitsprekelijk maar we moeten wel
spreken, we kunnen er niet over zwijgen. Net als de apostelen
kunnen ook zij niet zwijgen over wat hun is overkomen, ook
al is hun ervaring niet te verwoorden. Dat kunnen negatieve,
ontkennende woorden zijn: God is niet dit, God is niet dat. Het
kunnen ook woorden zijn die op iets oneindigs alluderen: God is

8 Kevin Corrigan, & L. Michael Harrington; art. Pseudo-Dionysius
the Areopagite, in Stanford Encyclopedia of Philosophy; ed. 2023.
Dionysius citeert graag vers 65 uit Psalm 78 “Toen verrees de Heer,
als uit een slaap - een held die zijn roes van zich afschudt’. Letterlijk
zegt de tekst dus dat God slaapt en dronken was. Maar slapen
en dronkenschap zijn activiteiten die eigenlijk slechts op mensen
van toepassing zijn. Voor God kun je ze hoogstens symbolisch
aanwenden. Daarom noemt Dionysius ze ‘ongelijke gelijkenissen’;
ieder voelt aan dat ze God bijzonder onwaardig zijn — vandaar
ongelijk — maar dat ze je toch symbolisch iets over God vertellen
en dus toch een zekere gelijkenis vertonen. Dionysius staat zelfs
enigszins positiever tegenover dergelijke benamingen dan tegenover
meer passende namen als ‘gouden’ of ‘lichtende’. De sterke
materialiteit en het onedele karakter van de ‘dissimilar similarities’
schreeuwen als het ware uit dat die benamingen niet letterlijk God
kunnen beschrijven en dwingen de lezer ervan om op zoek te gaan
naar de begrijpelijke inhoud van zulke namen.

15



16

de stille hoogte. Even nuttig in dit verband zijn woordparen die
een paradox of tegenstelling inhouden: God is licht én donker.
Tot slot kunnen we woorden gebruiken die tegelijk alles en niets
zeggen, ‘wezenlijke’ woorden die alleen naar zichzelf verwijzen:
God is de al-zijnde bijv.*°

Finaal schieten menselijke redeneringen en benamingen altijd
tekort, wanneer het over God gaat. De eindige mens kan Hem niet
vatten in broze woorden. Het ‘mystieke’kennen van de verborgen
God (Jes 45,15) houdt daarom in, dat we de weg volgen van het
niet-weten, van beeldloosheid, van zwijgen en woordeloos (ver)
wachten. Een weg van duisternis en schaduw, waarnaar Pseudo-
Dionysius verwijst in een merkwaardige allegorie over Mozes, het
prototype van de mysticus.

Wanneer Mozes de berg Sinai opgaat om God te ontmoeten moet
hij onderweg alle zekerheden loslaten, die hij zich omtrent God
heeft gemaakt. Eens boven belandt hij in de ondoorzichtige mist
van de wolken die om de bergtop hangen. God is daar aanwezig,
maar onttrekt zich aan het gezicht in de wolk van duisternis:
‘de plaats waar Hij is’. Hoger dan dat kan een mens niet komen,
Mozes heeft al het menselijk mogelijke gedaan. Nu neemt God
de overhand. Mozes wordt de duistere wolk van niet-weten
binnengeleid: “en dan bevrijdt hij zich ook daarvan, van de dingen
die gezien worden en van degenen die zien, en gaat het duister van
de kennisloosheid in, het werkelijk mystieke, waar hij zijn kennend
grijpen laat zwijgen, en belandt hij in het volledig onaanraakbare en
onzichtbare, wanneer hij geheel en al behoort aan Degene die aan alles
voorbij is”. >

Een millennium lang, vanaf Pseudo-Dionysius tot ongeveer 1550,
blijft de mystieke of negatieve theologie een legitieme vorm van
het theologisch denken. Proberen een toegang te vinden tot God
gebeurt dan vanuit de continue wisselwerking van poneren en
negeren, van spreken en zwijgen, van kenosis (zelfontlediging) en
theosis (één worden met, helemaal opgaan in God). De Rijnlandse
Meister Eckhart (1260-1327) en de Engelse anonieme auteur van
The cloud of unknowing (De wolk van niet-weten) onderstrepen sterk

9 Margot Berends, Stille taal benadert de Onnoembare; internetartikel
op www.theologie.nl

10 Kees Waaijman, art. cit., blz. 65. De passage is vertaald uit Dionysus
de Areopagiet, Over mystieke theologie, 1,3, Kampen, 1990.



Gods fundamentele anderszijn en meteen ook het ontoereikende
van onze intellectuele kennis. Franciscus van Assisi en Julian(a)
van Norwich daarentegen zijn niet zo bang om God of Jezus
Christus ‘onder woorden te brengen’.

En Ruusbroec dan?

Die nam ter zake veeleer een evenwichtspositie in. Hij zag niet
de noodzaak in om de beide benaderingen radicaal van elkaar te
scheiden: God openbaart zich in woord en beeld maar overstijgt
tegelijk ook altijd alle menselijke begrippen of symbolen. Om de
oneindigheid van God aan te duiden gebruikt Ruusbroec woorden,
die in twee groepen op te delen zijn volgens Margot Berends:
beeldwoorden en essentiewoorden.™

De eerste groep, de beeldwoorden, bestaat uit woorden die in
een andere context niets met God te maken hebben, maar die de
mysticus/a ‘beeldig’naar God laat verwijzen. “God is een vloeiende
en ebbende zee” bijv. of nog “God is de grondeloze afgrond, een
draaikolk” enz. Vaak gaat het dan om ongelijke gelijkenissen. Of
het zijn paradoxale tegenstellingen. Zo schrijft Ruusbroec even
gemakkelijk “God heeft vele namen” als “God kan niet benoemd
worden”. Daar gebruikt hij dan woorden voor, die ontkennend
klinken zoals “God is onghenaemtheid”, “onbegripelic” enz. Maar
evengoed beschrijft hij God met termen die positief overkomen
zoals wijsheid, waarheid, goedheid of edelheid.

De tweede groep, de essentiewoorden, bestaat uit woorden of
zinnen die in essentie wel met God overeenkomen. “Ik ben die
ben”, de Godsnaam in het Oude Testament, is bijv. zo'n woord
dat rechtstreeks, niet in beelden of symbolen, verwijst naar Gods
wezen, Gods zijn. Ruusbroec smeedt daarvoor graag neologismen
zoals “overwezen,” of zelfs “ isheid”.

Tot nog toe hebben we het woord mystiek als een bijvoeglijk
naamwoord zien gebruiken. Mystieke betekenis van een
Schrifttekst, mystieke theologie, de mystieke weg enz... Pas rond
1550 wordt mystiek ook en vooral een substantief.

11 Margot Berends, ibidem.

17



18

VI

Joods-Christelijk in een Grieks jasje

De inzichten van de laat-Griekse en vroeg-christelijke Pseudo-
Dionysius beperkten zich niet tot de tegengestelde wegen die
de theologie kan bewandelen. Centraal in zijn denken stond ook
de vraag, hoe de drie-ene God, die alle kennen te bovenaan, zich
manifesteert voor, in en doorheen de ganse schepping en zo, al
wat bestaat, terugleidt naar de verborgen, duistere kern van hun
bron. Dionysius slaagde erin om het neoplatoonse denken, waarin
de Bijbelse scheppingsopvatting (creatio ex nihilo) geen rol speelt,
toch in te zetten om het scheppingsgebeuren te verhelderen.
Met veel meer nuances dan we hier kunnen aangeven zagen
neoplatonici, als Plotinus en zijn navolgers, de totaliteit van het
Zijn als een soort perpetuum mobile.

Al wat bestaat en waarneembaar is, is veelheid en vloeit voort uit
het hoogste principe, het volledig transcendente ‘Ene’, dat geen
opdeling, meervoudigheid of onderscheid bevat. Dat ‘uitvloeien’
of ‘exitus’ gebeurt afdalend via tussentrappen tot op het niveau
van de mens en de zichtbare wereld. Maar zelfs op die laagste trap
blijft nog een sprankel herinnering aan het oorspronkelijke Ene
aanwezig, vandaar dat op dat punt een tegenbeweging of ‘reditus’
begint waarbij de veelheid terugvloeit in het Ene. Uitvloeien uit
de Godheid en in Hem terugvloeien zijn via Plotinus (ca 200-275)
tot de basiswoorden van de mystici gaan behoren.

De specifieke bijdrage van Dionysius bestond erin, dat hij het
abstracte, emotieloze en willoze proces van de eeuwige interactie
van het Ene en de veelheid van al wat bestaat verruimt met
essentiéle christelijke inzichten zoals de Drieéenheid van God
of de transcendente liefde van God, die zich uit in uiterste
kwetsbaarheid bij de Gekruisigde. Dat zijn elementen die zeer lang
doorgewerkt hebben bij vele middeleeuwse theologen en mystici
in de terminologie van het pijnlijk afgescheiden zijn van God, en
het streven naar hereniging en ‘ver-eniging’ met Christus.

De werken van Pseudo-Dionysius werden omstreeks 850 door
Johannes Scotus Eriugena in het Latijn vertaald. Jean Sarrazin
(in 1165) en Robert Grosseteste (ca 1240) zorgden voor nieuwe



vertalingen. Daar was vraag naar. De Augustijnerkoorheren Hugo
en vooral Richard van Sint-Victor'” hadden in de twaalfde eeuw
de opvattingen van Pseudo-Dionysius in Parijs gepopulariseerd.
Ook de dominicaanse school met Albertus Magnus, Ulrich von
Strassburg, Meister Eckhart, Joannes Tauler en Heinrich Suso liet
zich niet onbetuigd. Zo zei Eckhart: “God is noch goed, noch beter,
noch het allerbeste. Wie zegt dat God goed is, doet Hem evenzeer
onrecht, als wanneer hij de zon zwart zou noemen.” Helemaal in de
lijn van Pseudo-Dionysius. Ook de Franciscanen Bonaventura,
Ono von Passau en Rudolph von Biberach, en later de mystici
van de Cisterciénzertraditie (in het spoor van Bernardus) en
de Victorijnen werden door Pseudo-Dionysius’ neoplatoonse
leer over het uit- en terugstromen van de menselijke natuur in
zijn goddelijke oorsprong beinvloed. Bij Ruusbroec zijn hiervan
eveneens sporen aan te wijzen. Maar in zijn geschriften werken
ook nog andere invloeden door: die van Bernardus van Clairveaux
en van Willem van St-Thierry en zeker ook van Hadewijch en de
begijnenmystiek.

VII

De Bruids- en Liefdesmystiek van Bernardus

In de predicatie van Bernardus van Clairvaux is de Bruidsmystiek
prominent aanwezig. Zeker met zijn heel persoonlijke en
doorvoelde interpretatie van het Hooglied gaf hij een sterke
impuls, die eeuwenlang heeft doorgewerkt in de spiritualiteit.
Vertrekpuntis het aan Salomo toegeschreven Hooglied (Canticum
canticorum). De tekst gaat terug op veel oudere liefdespoézie van
Egypte, Syrié en Mesopotamié. Het Hooglied bezingt vrijmoedig
de sensuele en seksuele liefde van man en vrouw als het mooiste
geschenk, dat God de mens gaf. Niet iedereen nam genoegen met
die lezing en rond 100 v.Chr. circuleerde al de uitleg, dat het zou
bedoeld zijn als metafoor van de liefde tussen Jahweh en Israél.
Daarmee verloor het werk zijn aanstootgevend karakter voor vele

12 cfr. Hugh Feiss e.a., On love: a selection of works of Hugh, Adam,
Achard, Richard and Godfrey of St Victor, Turnhout, Brepols, 2011.

19



20

vrome joden en later ook voor christenen. Dat volstond om het
Hooglied in de canon op te nemen.

Toch bleven velen zich afvragen, wie binnen deze allegorie nu
eigenlijk die bruid en die bruidegom zijn. De uitkomst daarvan
veranderde in de loop van de tijd meermaals. In de eerste eeuwen
van het christendom, meer bepaald in het Nieuwe Testament
(Mt 9,15; Joh 3,29; Ef 5,23-29; Apok 19,7-9; 21,2,9; 22,17) is
de bruid een metafoor voor de christelijke geloofsgemeenschap.
Haar volstrekte loyaliteit aan haar bruidegom (de ware God) lijkt
bedoeld als een snijdende kritiek op de door de Romeinse bezetter
opgelegde trouw aan de keizer (de zelfverklaarde god). Hippolytus
van Rome (ca 170-235) bracht als eerste die interpretatie naar
voor. Zijn tijdgenoot Origenes identificeerde de bruidegom met
Christus en zag de bruid afwisselend als beeld van de kerk of van
de individuele gelovige. En de kerkvader Ambrosius van Milaan
(339- 397) argumenteerde dat Maria wel zeker de bruid moet zijn.

In de twaalfde eeuw kwam, onder invloed van monastieke
auteurs als Bernardus van Clairvaux (1090-1153) een nieuwe
traditie van bruidsmystiek op. Hij zag de ontmoeting van Bruid
en Bruidegom als een innerlijk spiritueel gebeuren tussen God
en de ziel van de mens. Door ‘mee te lijden’ met de Gekruisigde
wordt de ziel/mens deelachtig aan Gods liefde en op weg gezet
naar de vereniging met de goddelijke bruidegom. Bernardus
noemt dit ‘een spiritueel huwelijk’; honderd jaar later is ‘unio
mystica’ daarvoor de vaste term. Die doorleefde liefdesrelatie met
de hemelse bruidegom is wel niet meteen volmaakt en vergt een
groei doorheen drie fasen van het spirituele leven. Bernardus
beschrijft die in zijn commentaar op Hooglied. Hij weeft rond
Hooglied 1,2 (“overstelp mij met de kussen van uw mond”) een
merkwaardige allegorie waarin drie kussen drie trappen van
spirituele groei symboliseren (cfr Commentaar op Hooglied 3, 4
en 8). De beelden die hij daarvoor nodig heeft, ontleent hij aan de
dagelijkse werkelijkheid van de feodale tijd.

De eerste stap op weg naar het volmaakte spiritueel huwelijk van
‘de bruid’ (voor Bernardus zijn dat de cisterciénzers en wellicht
ook de Tempeliers) met Jezus is de voetkus.® Het is een kus

13  Bernardus van Clairvaux, Preken 1-9 over het Hooglied, Kok,
Kampen, 1999.





