Inleiding tot de
islamitische
wetenschappen






Inleiding tot de
islamitische
wetenschappen

Enes Ulusoy



Schrijver: Enes Ulusoy
Uitgegeven via: Brave New Books
Jaar van uitgave: 2026

ISBN: 9789465386225

© Enes Ulusoy

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden
verveelvoudigd, opgeslagen in een  geautomatiseerd
gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige
wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opnamen,
of enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke
toestemming van de auteur.



Inhoud

L0010 T} yc P 10
OMmgangsvormen Van KeNMNIS .......ceeeseesnsessmesneesssesssessessssssessnees 12
De islamitiSChe religie ...t 16
Het doel van dit BeStaan ... reeereeeneeneeseeseesseesssesseesseesseesssessesssesssens 20
Het 10gische 00Tdeel........iereeiecereenereseeceees e 26
De eigenschappen van Allah ... 31
Het rationele godSheWijs.....oenneeneeneenecneesese e ssesssessesseeans 33
Het bestaan van Allah.......ccceeeeeseeseeseesseesseesseessessessens 51
8 0] (ST Yol o - U o JO PP 58
Geloofsfacetten in NOLENAOP ... eeeeeeeereeseessees s seesseessessesssesssens 66
Q&A over de geloofsartikelen in al-figh al-akbar ... 69
Het luik van realisme naar de basis van het soennisme.........cccuuunees 81
De fundamenten van Kufr €0 Did A ........coeneenneenecnsennernnseseeesseennees 136
Introductie tot USTL Al-fIGR ... seeeeees 144
Het gebed volgens de vier wetscholen .......cncneennensensceneeneenn. 158
D€ ZICISZUIVETING c.uvrvereeeerrerreesseesseeeseessesssessseesssessesssesssessssssesssssessssssssees 193
Inleiding tot de Koranwetenschappen ........eneenseeneenseeseenneene. 220
Wordingsgeschiedenis van de hadithwetenschappen................... 287
Basistermen van usil al-RAAItA ... 303
Een overzicht van de islamitische geschiedenis.........cniinniinnne. 311



Voorwoord

Kennis van de islamitische wetenschappen is van groot belang,
vooral in deze tijd. In meerdere profetische overleveringen is
overgeleverd dat de geliefde profeet tegen zijn metgezellen zei dat
zij veel daden moesten verrichten, omdat zij leefden in een tijd
waarin er vele geleerden waren. Hij gaf echter ook aan dat er een
tijd zou komen waarin kennis noodzakelijker zou zijn dan daden,
vanwege het geringe aantal geleerden.

Alles wijst erop dat die tijd inmiddels is aangebroken. Hoewel wij
hierover niet met absolute zekerheid kunnen spreken, gaat het in
ieder geval om een aan zekerheid grenzende waarschijnlijkheid.
Het tekort aan deskundigen is overduidelijk. Kennis als zodanig is
ruim voorhanden, maar de ware experts en ingewijden daarin zijn
schaars. Er zijn vele sprekers en predikanten, maar slechts weinig
meesters die met inzicht en wijsheid spreken, zonder afbreuk te
doen aan de consistentie en samenhang tussen de verschillende
islamitische wetenschappen.

Daar komt bij dat onze tijd gekenmerkt wordt door desinformatie
en verwarrende, dwalende begrippen. Om die reden is het
belangrijker dan ooit om gedegen onderricht te genieten in het
geloof. Vanuit die noodzaak is dit boek samengesteld. Het is
bedoeld als een inleidend handboek, zowel voor de docent als voor
de student van kennis.

Geen enkel boek kan perfectie naderen. Er bestaat maar één perfect
en onfeilbaar boek en dat is het Boek van Allah. Al-Muzani zei over
al-Shafi’i dat hij zijn boek al-risala tachtig keer had uitgelezen en
elke keer fouten tegenkwam. Daarop zei al-Shafi'i: “Allah heeft
bepaald dat geen enkel boek, behalve Zijn Boek, volmaakt kan

10



zijn.”1 Deze waarheid geldt vanzelfsprekend ook voor dit werk. Wat
aan fouten, vergissingen of tekortkomingen in dit boek te vinden is,
is het gevolg van mijn eigen tekortschietende ego. Wat erin aan
kennis, wijsheid en zegen te vinden is, komt van Allah alleen. Ik
vraag Allah om dit werk van mij te aanvaarden als een
voortdurende liefdadigheid (sadaqa jariya), en mij de beloning
ervan te schenken in het hiernamaals. Moge Allah dit boek tot een
bron van veel goeds maken, en het dienstbaar stellen aan de
mensheid. Amin!

1‘Abdulaziz al-Bukhari, kashf al-’asrar ‘an usil fakhr al-islam al-pazdawi,
vol. 1 p. 4; Ibn ‘Abidin, radd al-muhtar, vol. 1 p. 60.

11



Omgangsvormen van kennis

De gelukzaligheid van de moslimgemeenschap is athankelijk van
twee aspecten: (1) kennis en (2) goed gedrag. De onderrichting van
het moslimgezin begon al in het vroege tijdperk van de islamitische
geschiedenis. In de dertienjarige Mekkaanse periode was een
aanzienlijk deel van de Koranische en profetische instructies
gericht op het teweegbrengen van fatsoenlijke gezinnen. Dit werd
gerealiseerd aan de hand van ethische normen die werden
voorgeschreven door de Koran en de geliefde profeet. Sommige
denkers en filosofen beweren ten onrechte dat het menselijke
gedrag niet te beinvloeden valt en daarom niet kan veranderen als
het eenmaal een gestalte heeft gekregen. Dit is uiteraard incorrect,
want als het zou kloppen, dan zouden de Koranische en profetische
instructies overbodig zijn geweest. Bovendien kunnen dieren zelfs
hun gedragingen aanpassen door middel van trainingen en
africhtingen. De mens is ongetwijfeld in staat om grote
veranderingen te brengen aan zijn gedrag. Daarom openbaart Allah
wat neerkomt op: “Voorzeker, degene die haar reinigt, zal
welslagen. En voorzeker, degene die haar bederft, zal verliezen.”2
Het voornaamste middel waarmee deze reiniging gerealiseerd kan
worden, is nuttige kennis.3

Om terug te komen op de eerste zin, is het mogelijk om te
concluderen dat de gelukzaligheid van de moslimgemeenschap

2 Koran, 91:9-10. Voor de weergave van de Nederlandse betekenis van
Koranverzen is er gebruikgemaakt van de volgende werken: Heilige
Koran van |. van der Blom; Studie Koran van F. Leemhuis; al-jaldlayn van
al-Suyuti en al-Mahalli.

3 Nuttige kennis is alle kennis die jou spiritueel dichterbij Allah brengt.
Hiervan is een deel verplicht, zoals de geloofsbeginselen en
gebedsvoorschriften, en een deel facultatief, zoals de uitleg van bepaalde
Koranverzen en hadith.

12



minimaal voor de helft athankelijk is van nuttige kennis. Nuttige
kennisvergaring heeft dus een erg grote impact op de
moslimgemeenschap. Het speelt een cruciale rol in de verbetering
van het moslimindividu en de -maatschappij. Daarom dienen we
moslims zijnde buitengewone aandacht te besteden aan
kennisvergaring. Dit werkt niet op een willekeurige en arbitraire
wijze. Kennisvergaring kent zijn eigen voorwaarden en
omgangsvormen. Om de vruchten te kunnen plukken van
kennisvergaring moet de leerder zich houden aan deze regels. Wij
zullen slechts een gedeelte hiervan opsommen.

Omgangsvormen van de leerder t.o.v. zijn leraar
1. Hij groet eerst zijn leraar en daarna pas anderen.
Hij vermijdt overbodig gesprek in zijn bijzijn.
Hij vleit hem om het uiterste uit hem te halen.*
Hij is nederig om in aanmerking te komen voor zijn geduld.
Hij beschouwt hem als zijn vader/broer.5
Hij doet zijn best om zijn leraar tevreden te stellen.

S Al

Hij zit rustig en fatsoenlijk in zijn bijzijn.6

4 Het is eigenlijk niet toegestaan om te vleien, maar volgens de
moslimjuristen is het bij twee soorten mensen wel toegestaan, sterker
nog aangeraden, om te vleien: (1) de ouders en (2) de leraren. Dit is te
vergelijken met de uitzonderingen die zijn gemaakt voor liegen, zoals het
voorkomt in de hadith.

5 Het doet er niet toe dat de leraar jong is of jonger is dan zijn leerlingen.
Wij weten dat in Medina de eerste (oudere) moslims kennis gingen
vergaren bij de jongere generatie van de metgezellen, omdat ze eerst
voornamelijk bezig waren met jihad en handeldrijven voor de
financiering van de moslims. Bijvoorbeeld ‘Abdurrahman ibn ‘Awf, uit de
eerste moslimgeneratie van de metgezellen, studeerde in zijn ouderdom
bij ‘Abdullah ibn ‘Abbas, uit de latere moslimgeneratie van de
metgezellen.

6 Het is niet beleefd om bijvoorbeeld je benen te strekken of te kruizen bij
je leraar.

13



10.

11.
12.
13.
14.
15.

16.

Hij keert zijn rug niet toe naar hem.”

Hij spreekt niet zonder toestemming in de les van zijn
leraar.

Hij spreekt hem niet tegen door bijvoorbeeld te zeggen:
“Maar die persoon zegt dit en dit...”

Hij geeft geen advies aan anderen, terwijl zijn leraar er is.
Hij verheft niet zijn stem in zijn bijzijn.

Hij volhardt niet in de les als de leraar al moe is.

Hij overdrijft niet in het eerbiedigen van zijn leraar.

Hij toont standvastigheid in het programma dat zijn leraar
hem heeft voorgeschreven.

Hij verlaat niet de leraar die dichtbij is om te studeren bij
een leraar die ver is.8

Omgangsvormen m.b.t. de les

1.

e Al

Hij zit met kalmte en plechtigheid.

Hij luistert aandachtig en doet actief mee.

Hij kijkt de leraar aan als de leraar spreekt.

Hij kijkt in het boek als de leraar leest.

Hij kijkt niet om zich heen tijdens de les.

Hij spreekt niet met anderen tijdens de les.®

Hij toont interesse in de uitleg van de leraar.

Hij geeft geen antwoord op een vraag die gericht is aan de
leraar. Ook niet als de leraar het antwoord niet weet of

7 Deze mooie gewoonte is in sommige niet-moslimculturen zelfs
prijzenswaardig. Bijvoorbeeld de Japanners keren hun rug nooit toe naar
hun leraren. Dit is uit respect voor de leraar.

8 Er is een beroemde uitdrukking: “De geleerden zijn net als de Ka'ba. Ze
worden bezocht door buitenstaanders en verwaarloosd door
stadsgenoten.”

9 Hij speelt ook niet met zijn telefoon of laptop.

14



10.

1.

12.

13.
14.

15.

16.

17.

18.

zwijgt om bijvoorbeeld na te denken, tenzij de leraar
toestemming geeft om de vraag te beantwoorden.

Hij lacht niet onnodig in de les en maakt geen grappen
tijdens de les.

Hij noemt geen irrelevante of persoonlijke verhalen tijdens
de les.

Hij beledigt niet anderen omdat ze bijvoorbeeld de lesstof
niet begrijpen of verkeerd hebben begrepen.

Hij gaapt, sluimert of slaapt niet tijdens de les. Dit is één
van de grootste beledigingen die je kunt tonen aan je leraar.
Hij maakt plek vrij voor anderen.

Hij discussieert niet tijdens de les zonder de toestemming
van de leraar.

Hij vertelt de inhoud van de les niet door aan de afwezigen
die deze kennis niet waarderen.

Hij gaat respectvol om met de middelen van kennis, zoals
pen, papier en lesboek. Hij houdt de Koran boven de navel
en laat de lesmaterialen niet op de grond liggen.

Hij komt de les niet binnen zonder de benodigde
lesmaterialen.

Hij komt de les niet binnen zonder voorbereiding.

Omgangsvormen m.b.t. de lesstof

1.

2.
3.
4

Hij besteedt dagelijks tijd aan contemplatie en zelfreflectie.
Hij leest nauwgezet en herhaaldelijk de lesstof.

Hij memoriseert indien nodig.

Hij maakt goede notities, is leergierig en gedisciplineerd.10

10 Dit hoofdstuk is gebaseerd op het werk jawami al-adab fi akhlaq al-
anjab van Jamaluddin al-Qasimi (gest. 1914 AD).

15



De islamitische religie

Allah openbaart in Zijn edele Boek wat neerkomt op: “Wie iets
anders dan de islam wenst, van hem zal niet aangenomen worden
en hij behoortin hetlatere leven tot de verliezers.” De islam bestaat
uit ‘agida en shari‘a. Wat betreft de ‘aqida, dit is wat het hart moet
bevestigen en waar men in dient te geloven. De shari‘a is wat men
moet naleven, dus de voorschriften. Allah heeft ons de ‘agida en de
shari‘a duidelijk uitgelegd in Zijn eervolle Boek en in de gezegende
uitspraken en handelingen van Zijn geliefde dienaar en
boodschapper Mohammed.

De islamitische geleerden, moge Allah genadig zijn met hen, hebben
heel veel lessen gegeven en boeken geschreven op het gebied van
‘aqida en shari‘a. Het vak ‘aqida wordt ook wel ilm al-tawhid
genoemd. Het vak shari‘a wordt ook Glm al-figh genoemd. Figh
bestaat weer uit de innerlijke en uiterlijke aspecten. Het innerlijke
aspect heeft te maken met het gedrag en de spirituele toestand van
de mens. Deze innerlijke figh wordt Glm al-tasawwuf of ‘ilm al-
akhlaq genoemd. De uiterlijke figh heeft bijvoorbeeld te maken met
de rituelen, zoals het gebed of zaken met betrekking tot
sociaaleconomische interacties, zoals huwelijk of handel.

16



In een authentieke overlevering!! die overgeleverd is door Muslim
van ‘Omar ibn al-Khattab staat vermeld dat de engel Jibriell2 was
gekomen naar de

boodschapper van Allah in de gedaante van een vreemde man en
vroeg hem in de aanwezigheid van de metgezellen (moge Allah
tevreden zijn met hen allen) over de islam. Hierop zei de
boodschapper van Allah: “De islam (houdt in): dat je getuigt dat er
geen andere god is dan Allah en dat Mohammed de boodschapper
is van Allah, dat je het gebed verricht, de armenbelasting betaalt, de
maand Ramadan vast en de bedevaart doet naar de Ka'ba, als je
daartoe in staat bent.”13 Vervolgens vroeg de engel Jibriel over de
iman. Hierop zei de boodschapper van Allah: “Dat je gelooft in Allah,
in Zijn engelen, in Zijn Boeken, in Zijn boodschappers, in de laatste

11 Deze hadith behoort tot jawami* al-kalim. Ibn Rajab al-Hanbali zei dat
deze hadith van zeer groot belang is en alle facetten van de religie
behelst. Daarom zegt de profeet aan het einde van de overlevering dat de
engel Jibriel kwam om hen het geloof te leren. Deze hadith vormt de spil
van alle stof die wordt behandeld in de islamitische wetenschappen en
wordt bediscussieerd door de geleerden van de islam, inclusief de
sektarische geleerden.

12 Het is een andere voortreffelijkheid van deze hadith dat de profeet niet
direct zelf deze uitspraken heeft gedaan, maar dat de engel Jibriel is
gedaald naar de aarde om deze vragen te richten aan de geliefde profeet.
Daarnaast heeft deze hadith nog meer deugden, zoals: (1) Er is sprake
van een aandachtstrekker, omdat degene die de vragen stelt geen
bekende noch reiziger is. (2) De vraag-antwoorddialoog tussen de
profeet en Jibriel blijft beter kleven in het langetermijngeheugen van de
luisteraars. Als de profeet de hele stof als een lezing zou prediken, dan
zou slechts een kleine groep een groot deel ervan onthouden. (3)
Achteraf krijgen de metgezellen te horen dat die persoon Jibriel was. Dit
maakt de gebeurtenis nog meer intrigerend en daarmede de inhoud ook
interessanter.

13 Dit aspect behelst alle lichamelijke en financiéle aanbiddingsvormen
van het geloof.

17



dag en in het lot, het goede en het slechte ervan.”14 Vervolgens
vroeg de engel Jibriel over de ihsan.1s Hierop zei de boodschapper
van Allah: “Dat je Allah aanbidt alsof je Hem ziet.16 Indien je Hem

14 De eerste vijf worden samen in meerdere Koranverzen genoemd, zoals
2:285 en 2:177. De zesde wordt meerdere malen in aparte Koranverzen
genoemd, zoals 15:21, 25:2, 27:57, 33:38, 54:49, 56:60, 65:3. Het lot
houdt in dat alles wat zal gebeuren al vaststond in de eeuwige Kennis van
Allah, dat het schriftelijk is vastgelegd (zie 6:12 en 9:51), dat niets kan
plaatsvinden zonder de wil en scheppen van Allah (zie 6:59 en 37:96).
Wat betreft de definities van islam en iman, behoren de daden tot de
islam en de geloofszaken tot de iman? Hoe zit het dan met de
overleveringen afkomstig van de vrome voorgangers die iman definiéren
met woord, daad en intentie en dat alle daden onder iman vallen?
Waarom heeft de profeet dan onderscheid gemaakt tussen islam en imdn
in de bovenstaande hadith? De verzoening van beide benaderingen is dat
deze twee termen lijken op de twee woorden al-faqir en al-miskin. Als
een van deze twee woorden zelfstandig wordt gebruikt, dan betekent het
iemand die behoeftig is, maar als de twee woorden worden
gecombineerd, dan duidt de ene op het deel van het geheel en de ander
op het resterende deel van het geheel. Als de termen islam en imdn dus
apart worden genoemd, dan duiden ze beide op dezelfde betekenis, maar
als ze samen worden genoemd, dan ontstaat er een nuance. Die nuance is
dat iman neerkomt op het bevestigen en kennen met het hart, terwijl
islam betekent dat de dienaar zijn onderwerping aan Allah uitdrukt
d.m.v. goede daden.

15 Deze term komt in de Koran soms gepaard met iman, soms met islam
en soms met al-taqgwa en al-‘amal al-salih. De linguistische betekenis
bevat de woorden al-jamal, al-khayr en al-‘ilm. Er is geen ander woord
dat deze deugden combineert. Dit woord en de verbuigingen ervan
komen meer dan 170 keer voor in de Koran.

16 De dienaar aanbidt Allah dus zodanig dat hij Zijn nabijheid beseft en
alsof hij voor Hem staat. Dit vereist vrees, respect en grootachting.
Daarom is zo een persoon erg voorzichtig in het verrichten van daden en
het uitspreken van woorden. Bovendien vereist het ook nauwkeurigheid
en perfectionisme in het uitvoeren van de aanbiddingen. In een andere
hadith instrueert de profeet dat we zelfs bij het toepassen van de
doodstraf en het slachten van het offer ihsan moeten hanteren, terwijl dit
activiteiten zijn waarin niet eens een spoor van ihsan voor te stellen is.
Als men ihsan heeft, dan martelt hij niemand. Als ihsan in dat soort

18



niet ziet, (omdat je dit stadium nog niet hebt bereikt), Hij ziet jou,
(dus aanbid hem in ieder geval, terwijl je ervan bewust bent dat Hij
je ziet).”17

Uit de bovenstaande uitspraken van de geliefde profeet wordt
duidelijk dat de islamitische religie vier belangrijke beginselen
kent:

isldm: het juridische beginsel.
iman: het theologische beginsel.
ihsan: het spirituele beginsel.
sa‘a: het eschatologische beginsel.

W=

activiteiten zelfs opgedragen is, dan is het eerder een vereiste in andere
aanbiddingsvormen.

17 Dit tweede stadium fungeert als een overgangsfase naar het eerste
stadium. Het kan ook zijn dat het een verlichting is voor degenen die het
eerste stadium te zwaar vinden. Daarom dienen ze op zijn minst
bewustzijn te hebben over het feit dat Allah hen ziet. Dit feit wordt ook in
meerdere Koranverzen aangehaald, zoals 57:4, 2:186 en 4:108.

19



Het doel van dit bestaan

Denk aan een man die na een diepe slaap zijn ogen opent. In plaats
van dat hij zichzelf op zijn bed in zijn slaapkamer ziet liggen, ziet hij
zichzelf in de wagon van een trein die hem met een hoge snelheid
naar een onbekende bestemming meeneemt. Wie is degene die
hem in deze trein heeft gezet? Wanneer is dit gebeurd? Wie is de
bestuurder van de trein? Wie is degene die zijn reis organiseert en
de route bepaalt? Wat gaat er met hem gebeuren? De man weet
totaal niet wat de antwoorden op deze vragen zijn. Denk je dat het
mogelijk is dat deze man zichzelf niet afvraagt over zijn bizarre
situatie en dat hij achteroverleunt in de trein om zichzelf te
vermaken met het comfort van de trein en het adembenemende
uitzicht van zijn reis? Of zijn wagon nou gevuld is met allerlei
soorten genotmiddelen of met afleidingen, is het mogelijk dat hij
met deze dingen de tijd verdrijft ten koste van wat het verstand
hem voorschrijft aan zorgen en beroering wegens zijn bizarre
toestand?18

18 De toestand van de mens is inderdaad erg triest. Ibn al-Mugqaffa’
beschrijft in zijn boek kalila wa dimna de toestand van de mens met het
volgende krachtige voorbeeld: Een man die ontsnapt van de
verplettering van een olifant en vlucht daarvan, terwijl de olifant wild
achter hem aan rent. Plots struikelt de man in een diepe kuil en weet zich
beet te houden aan takken die slingeren aan de rand van de kuil. Terwijl
hij met zijn benen in de kuil hangt, springen er slangen naar boven die
hem willen grijpen. Samen met de slangen staat een anaconda af te
wachten op het moment dat de man de takken loslaat en naar beneden
valt. De man staart eerst naar beneden en vervolgens naar de takken.
Plots ziet hij dat een witte rat en een zwarte rat aan de takken beginnen
te knagen. Ondertussen ziet hij ook de olifant naar zijn kant toe rennen.
In al deze nervositeit vallen zijn ogen op een bijenkorf die op de grond is
gevallen en onder de honing zit. Hierop strekt hij in alle onachtzaamheid
zijn arm uit naar de bijenkorf om van een stukje honing te genieten.
[Einde] Een ander voorbeeld is dat je toevlucht zoekt in een grot en daar
kadavers met bloed tegenkomt. Je denkt aan het feit dat er een monster

20



Is het nu gepast voor de mens, wiens gelijkenis hierboven is
gegeven aan de hand van een voorbeeld, om zichzelf zorgeloos te
amuseren met het wereldse vermaak, terwijl zijn situatie zo
dieptreurig is dat hij geen kennis heeft over wat er met hem gaat
gebeuren in de toekomst? Hij moet dus onmiddellijk onderzoeken
wat het doel is van het bestaan en zichzelf aan dit doel toewijden.1?

zit in de grot, maar toch doe je, je ogen dicht en val je zorgeloos in een
diepe slaap.

19 Wat zegt de goddelijke openbaring hierover? In hoofdlijnen kunnen we
het volgende opsommen: (1) De mens is het eigendom en dienaar van
Allah. De mens beschikt over waanzinnige eigenschappen en
vaardigheden, maar deze zijn niet van hem. Hij heeft ze toevertrouwd
gekregen en zal ze weer moeten inleveren. De mens is onderhevig aan de
regels van Allah, zoals dat hij zwak is en daarna sterk wordt en daarna
weer terugkeert tot zwakte en vervolgens doodgaat. (2) De mens is het
meest waardevolle schepsel voor Allah. Hij heeft hem begunstigd met
kennis en ratio. Bovendien heeft Hij alles onderworpen aan de mens. (3)
Het menselijke verstand is een spiegel van het bestaan van Allah. Daarom
dient de mens deze spiegel continu zuiver te houden, zodat de goddelijke
existentie zich steeds opnieuw daarop manifesteert. De primaire taak
van de mens moet daarom zijn dat hij de beste manifestatie is voor het
bestaan van Allah. Dit is ook wat er wordt bedoeld met 51:56. (4)
Dienaarschap van de mens aan Allah heeft twee zijden: de eerste is de
intuitieve dienaarschap waarbij elke mens, ongeacht gelovig of niet,
onderhevig is aan de heerschappij van Allah. De tweede is de vrijwillige
dienaarschap welke alleen gebruikt wordt door de devote gelovige en
negeert wordt door de zondaars en ongelovigen. De taak van de mens is
dat hij zijn vrijwillige dienaarschap laat corresponderen met zijn
instinctieve dienaarschap. (5) De voorschriften van Allah die Hij
verwacht van zijn dienaren in het cultiveren van het aardse leven in
sociaalciviele zin is gebaseerd op rechtvaardigheid, wijsheid en liefde.
Deze drie behoren ook tot de kenmerken van Allah. (6) Het erkennen van
Allah als de enige echte en unieke Schepper en God wiens wil en besluit
boven alles staat. Hij is Degene Die ons na de dood weer zal wekken tot
leven om ons te berechten voor onze daden. (7) De waarachtige religie
die door Allah is gezonden naar de mensen is gebaseerd op iman, isldm
en ihsan. De eerste component bevindt zich in de ratio en het hart en
wordt beschermd met de derde component. De tweede component

21



De futiliteit van het menselijke leven wordt geloochend door de
serieusheid van de wereldlijke harmonie. Als de mens zelfstandig
en onafhankelijk zichzelf wil identificeren en op dezelfde manier
het doel van zijn bestaan probeert te begrijpen, dan zal bij hem
steeds meer de conclusie tot stand komen dat hij louter een tijdelijk
en voorbijgaand fenomeen is in dit universum. Als dit idee settelt
in het hart, dan zal zijn streven niet verder komen dan het
verwerven van werelds gewin en het omzeilen van werelds
verlies.20 Er is geen twijfel dat een persoon met deze ambitie niet in
staat is om een nobele missie of een belangrijke
verantwoordelijkheid te dragen met betrekking tot dit leven, want
volgens hem is dit leven een nutteloos verschijnsel waar eigenlijk
alleen kinderen naar omkijken.2!

Desalniettemin hebben alle schepsels, van atomen tot planeten, een
bepaald doel in dit leven. Ze zijn in een perfecte harmonie zeer
toegewijd en trouw aan hun functies en taken. Waarschijnlijk heb
je verschillende taferelen van het leven geobserveerd uit de
dierenwereld en de zeeénwereld.22 Je bent getuige geweest van
verscheidene soorten verschijnselen van dieren en planten in het
oerwoud, in de bergtoppen en het overige aardoppervlak. Heb je
ooit iets gezien wat nutteloos of functieloos is? Je bent toch alleen

wordt aangezet door de eerste component en staat weer garant voor de
eerste component. De religieuze voorschriften dienen dus als een
bescherming van de geloofsleer.

20 Dit is de materialistische filosofie. Human Rights en dergelijke
concepten zijn niets anders dan demagogie en bedriegerij.

21 Dat is ook de reden dat mensen in existentiéle crisis terechtkomen. Er
is geen ultieme hoop, waarde en doel, zoals Hamza Tzortzis schrijft in
The Divine Reality: “What is the difference between a human being and a
chocolate bunny?”

22 Hierover bestaat er een enorme literatuur. Er kunnen talloze
voorbeelden gevonden worden uit die boeken.

22



serieuze verschijnselen met strikte functies tegengekomen? Allah
zegt in de Koran wat neerkomt op: “Zie jij dan niet dat alles in de
hemelen en op de aarde Allah prijst en ook de vogels met
uitgespreide vleugels. leder kent waarlijk zijn gebed en zijn
verheerlijking, en Allah is alwetend over wat zij doen.” (Einde
betekenis Koranvers) Als je goed kijkt, dan zie je dat alle creaturen
met een bepaald instinct zijn geschapen en in een systematische en
strikte orde voortbestaan. Dat ze naar eten en drinken zoeken, gaat
volgens een systeem. Hun migratie en vestiging in verschillende
leefgebieden gebeuren conform een systeem. Hun voortplanting
vindt ook systematisch plaats in bepaalde seizoenen. Zelfs een wild
dier leeftin een bepaalde orde, zoals dat ze haar prooi met bepaalde
methodes jaagt. Het is de honger die dat dier aanzet tot jagen.
Vervolgens als het dier is verzadigd, trekt ze zich tijdelijk terug naar
haar nest. Als alle schepselen een bepaald doel hebben in dit leven,
dan is het tegenovergestelde niet voor te stellen bij de mens.

De mens heeft namelijk de leidende rol op de aarde wegens zijn
nobele en unieke eigenschappen, zoals onder andere denken en
begrijpen. Hij heeft alle autoriteit en controle gekregen over de
omsingelende schepselen, want alles is door Allah onderworpen
aan de mens.23 Dus, zoals hierboven toegelicht, kent het universum
geen enkel absurd of onbeduidend geval. Sterker nog, er is tot de
kleinste onderdelen van het universum geen enkele absurditeit of
futiliteit te bemerken, hoe klein en fijn het ook is.24 Er verschijnt

23 Zie onder meer Koran, 22:65.

24 Neem als voorbeeld het beerdiertje. Deze microscopische wezens
leven overal op de aarde, van de hoogste bergtoppen tot de diepste
gedeelten van de oceaan. Het enige wat ze nodig hebben is een beetje
water. Ze zijn maar halve millimeter lang en hebben gehaakte klauwen.
Het zijn de taaiste dieren die er bestaan. Je kunt ze bevriezen, koken,
bestoken met rontgenstralen of pletten onder enorme druk, maar ze
overleven het allemaal. Als het uitdroogt, schrompelt het in elkaar tot een

23



overal orde en discipline met dingen die naar een bepaald doel
werken. Dit is ook waarmee Allah wordt beschreven in de Koran
wat neerkomt op: “Onze Heer is degene die alles zijn vorm en aard
geeft, en het dan goed leidt.” (Einde betekenis Koranvers) Dus Hij
is degene die alles heeft gemaakt zoals ze zijn en vervolgens heeft
Hij ze aangewezen om met een bepaalde methode voor een bepaald
doel te werken.

[s het nu volgens het verstand aannemelijk dat de schepping met al
haar onderdelen is onderworpen aan doelmatig werken en
doelgericht uitvoeren van serieuze taken, terwijl de mens, die de
unieke en axiale hoofdrolspeler is, doelloos ruimte inneemt in dit
universum? Is dit logisch te redeneren? Is het aannemelijk dat de
Schepper van deze complexe schepping, die tot aan de kleinste
onderdelen met wijsheid heeft geschapen en alles een functie heeft
toegekend, tegen de mens zegt: “En wat jou betreft, jij mag leven
zoals je wil. Je mag je bezighouden met wat je wil. Je mag
vermoorden, stelen en onderdrukken. Als je het wenst, vul je de
aarde met goedheid. Als je het wenst, vul je het met kwaad. Je zal er
niet voor beloond of bestraft worden.”

De filosofische speculaties en stellingen verschaffen geen
onomstotelijke en  bevredigende antwoorden op de
bovengenoemde levensbelangrijke vragen. Ze vormen eerder een
zogenaamde verklaring voor de fysica, maar niet voor de
metafysica. De vraag gaat namelijk ook vooral over het werkelijke
bestaan van de mens en niet alleen de fysieke aanwezigheid ervan.
Dus uit welke bron is de mens voortgevloeid en naar welke
eindbestemming vordert hij? Wat houdt de dood in, die uiteindelijk
naar elke levende grijpt? Hoe is dit schokkende feit te verklaren? Is

klein bundeltje en wanneer het weer nat wordt, zwelt het op en wandelt
weer verder alsof er niets is gebeurd, zelfs al is het jaren later!

24



dat een vernietiging na het bestaan en een eind na het begin? Of is
het een ingrijpende kracht die jou naar een andere wereld brengt?
Wat staat ons te wachten na de dood? Precies hier komen de
profeten in het zicht. Zij dienen als een bemiddeling tussen de
mensheid en de Schepper in het doorvertellen en uitleggen van de
goddelijke boodschap aan de mensen. Zonder de profeten is het
niet mogelijk om te achterhalen wat de bedoeling is van het leven
en wat de verwachting is van Allah. Het verstand en de wetenschap
an sich kunnen de ultieme waarheid dus niet achterhalen zonder
een boodschapper die is benoemd en ondersteund door Allah.

Het verstand kan alleen dienen als een middel waarmee men de
boodschapper en zijn boodschap kan begrijpen en de goddelijkheid
ervan kan constateren. De wetenschap kan slechts als een indicatie
dienen, aangezien het veranderlijk is en niet altijd zekerheid kan
verschaffen. Daarom moeten het verstand en de wetenschap
onderworpen worden aan de goddelijke boodschap en niet
andersom. Als men het bestaan van de Schepper heeft vastgesteld
met zekere kennis op basis van zijn verstand, dan erkent hij
logischerwijs ook dat deze schepper noodzakelijke eigenschappen
heeft zoals uniekheid, beginloosheid, eindeloosheid, absolute
macht en kennis. Tegelijkertijd komt ook de dienaarschap
tegenover Allah vast te staan. Als Hij de almachtige schepper is, dan
is al het ander een zwakke dienaar van hem.25

25 Geparafraseerd uit het boek madkhal ila fahm al-jaziir van Muhammad
Sa’'id Ramadan al-Buti.

25



Het logische oordeel

De linguistische betekenis van het Arabische woord al-hukm is ‘het
weerhouden van iets’. Het woord al-hakim, letterlijk de rechter, is
afgeleid van het woord al-hukm, want een rechter weerhoudt de
onderdrukker om anderen onrecht aan te doen. De terminologische
betekenis van al-hukm is de logische bevestiging van iets voor iets
of de negatie van iets voor iets, bijvoorbeeld het bevestigen van
eeuwigheid voor Allah en het ontkennen van contingentie voor
Allah. Deze methode wordt het logische oordeel genoemd door de
geleerden van al-kalam en al-mantiq. Dankzij deze methode van de
logica is het mogelijk om denkfouten te omzeilen. De methode van
al-hukm heeft drie categorieén:

1. al-hukm al-shar: het oordeel op basis van de islamitische
bronnen.

2. al-hukm al-‘adi: het oordeel op basis van de gewoonte.

3. al-hukm al-‘aqli: het oordeel op basis van de ratio.

Elke categorie bestaat weer uit drie onderdelen:

1. al-wajib: noodzakelijk.2é
2. al-mustahil: absurd.2”
3. al-ja’iz: mogelijk.28

26 Dit is rationeel noodzakelijk. Het tegenovergestelde is volgens het
verstand onmogelijk. Een voorbeeld is dat er een schepper bestaat of dat
de Schepper almachtig is.

27 Dit is rationeel absurd en wordt niet aanvaard door het verstand. Een
voorbeeld is dat er twee goden bestaan of dat een cirkel vier hoeken
heeft of dat iets op hetzelfde moment beweegt en stilstaat.

28 Alles was kan bestaan of plaatsvinden volgens het verstand valt onder
deze categorie al is het onmogelijk volgens de gewoonte, zoals dat er een
leven na de dood is of dat de maan in tweeén splitst.

26



Elk van dit onderdeel kan weer dariri2? of nazari3® zijn, dus
concreet en abstract.

Een aantal logische vuistregels:

1. Dat je iets niet begrijpt, impliceert niet dat het vals is of
niet bestaat.31

2. Als iets rationeel mogelijk is en er is daarover een
authentiek oraal bewijs aanwezig dat het zal gebeuren,
dan is het verplicht om dat te bevestigen zoals dat
wanneer er een authentiek oraal bewijs aanwezig is
daarover dat het niet zal gebeuren, verplicht is om te
geloven dat het niet zal gebeuren.32

29 Dit wordt a priori genoemd. Bijvoorbeeld: 2 + 2 = 4 of de helft van iets
is kan niet groter zijn dan het geheel.

30 Bijvoorbeeld: het is mogelijk dat vuur niet verbrandt of het is
noodzakelijk dat de profeten onfeilbaar zijn.

31 Voor iemand die nooit een vliegtuig heeft gezien, is het onbegrijpelijk
dat een persoon in drie uur van Nederland naar Turkije kan reizen.
Hetzelfde geldt bijvoorbeeld ook voor de brug boven de hel en de
beschrijvingen over antichrist.

32 Denk aan de berichten met betrekking tot de gebeurtenissen vlak voor
het Laatste Uur en erna. Als er geen oraal bewijs is over iets, dan is het
ook mogelijk om met de ratio daarover kennis te verkrijgen. Dat kan met
de volgende twee methoden: (1) dalala al-iltizam: dit houdt in dat er een
onlosmakelijk verband is tussen twee zaken waarbij de ene wordt
beschouwd ingeval de ander wordt verbeeld. Hierbij moet er wel sprake
zijn van strong induction (Arabisch: al-istiqra’ al-tamm). Dit betekent dat
de generalisatie waterdicht is, omdat de specifieke waarnemingen altijd
in hetzelfde gevolg resulteren. Een aantal voorbeelden is dat ernstige
slankheid op ziekte duidt, de aanwezigheid van de gebedsoproep in een
stad op de islamitische identiteit van haar bewoners duidt, de sirene van
een brandweerauto op brand duidt, de losbandigheid van een man op de
straat op zijn dronkenschap duidt. De ene is niet een oorzaak van de
ander, maar omdat ze in de meeste gevallen met elkaar gepaard gaan, is
de logische conclusie dat de ene de ander vereist. (2) al-qiyds: dit is de

27



3. Er is een verschil tussen rationeel onmogelijk en
vergezocht. lets wat rationeel onmogelijk is, kan niet
plaatsvinden, terwijl iets wat vergezocht is wel kan
plaatsvinden, maar omdat het weinig voorkomt, wordt het
als onmogelijk beschouwd volgens de gewoonte.33

4. Datiets bestaat, betekent niet dat het per definitie met de
zintuigen waargenomen moet worden.3* De waarneming
met de zintuigen is niet de enige bron van kennis.35

analogie waarbij causaal verband op grond van strong induction is
gegeneraliseerd. Een voorbeeld is dat als je op een verte tenten of huizen
ziet dat je met zekerheid kunt concluderen dat in die plaats water
aanwezig is. De oorzaak is namelijk dat er water is en het gevolg daarvan
is dat er mensen daar vestigen.

33 De hemelreis van de geliefde profeet is volgens het verstand niet
onmogelijk, maar enkel en alleen vergezocht, omdat het buitengewoon
en bovenmenselijk is.

34 De zintuigen zijn beperkt en kunnen niet alles waarnemen. Daarom is
het sofisterij om het bestaan van iets absoluut te ontkennen, omdat je het
niet ziet. De dingen waarin we geloven op basis van waarachtige
berichten zijn meer dan de dingen waarin we geloven op basis van
directe waarneming. Er zijn daarom vele dingen waarin we met
zekerheid geloven, terwijl we het nooit zelf hebben waargenomen, zoals
het bestaan van India of de veroveringen van Alexander de Grote of dat
al-Masjid al-Amawi door Walid ibn ‘Abdilmalik werd gebouwd. Dit heeft
niemand van ons waargenomen, maar de reden dat we hierin geloven, is
dat het met massatransmissie tot ons is gekomen.

35 Het dient wel als kennisverschaffende bron waar het bekrachtigd
wordt door het verstand. Wij voelen het bestaan en daarom weten we
ook dat we bestaan. Stel je voor dat je in de woestijn loopt en je ziet een
waterplas. Op het moment dat je je handen uitstrekt naar dit water, kom
je erachter dat het een fata morgana was. Een ander voorbeeld is dat je
de pen in het water doopt en gebroken lijkt of dat je de sterren zo klein
als een stip ziet. Dit allemaal is een optisch bedrog. De zintuigen kunnen
dus ook bedriegen, maar als het verstand de beoordelaar is, dan komt het
onderscheid tussen gezichtsbedrog en realiteit boven water.

28



5. Het is niet mogelijk om pure rationele bewijzen te geven
voor iets wat met pure orale bewijzen is vast komen te
staan.36

6. Er is een verschil tussen bewijs en precedent. Het is niet
de bedoeling dat er per sé een precedent wordt opgeéist
om het bestaan van iets te kunnen bewijzen.3”

7. Als de rationele en orale bewijzen met elkaar botsen, dan
zijn er vier opties:

a. Dat beide bewijzen qat‘ zijn wat dus nooit het
geval kan zijn, want een tegenstrijdigheid tussen
twee betrouwbare is rationeel absurd.

b. Dat beide bewijzen zanni zijn, dan kijken we of
verzoening mogelijk is door middel van
interpretatie al ligt de prioriteit bij de letterlijke
betekenis en de voorkeur bij het orale bewijs.38

36 Denk aan het wonder van de splitsing van de maan. Dit is oraal met
massatransmissie tot ons gekomen, maar heeft geen rationele bewijzen.
Het verstand is beperkt en oordeelt altijd binnen de context van tijd en
plaats. Het heeft verder geen toetreden tot de metafysica en kan
oneindigheid niet vatten. Kies een punt en trek twee lijnen (A en B) uit
elkaar zodanig dat er een driehoek ontstaat en verbeeld je dat deze twee
lijnen oneindig doorgaan. Trek nu meerdere lijnen (C, D, E, F, G, etc.)
tussen deze twee lijnen. Als de eerste twee lijnen (A en B) oneindig
doorgaan, hoe kunnen dan de middelste lijnen (C, D, E, E, G, etc.) een
begin- en eindpunt hebben? Dit demonstreert dat de balans van het
verstand wordt verstoord als het verstand waagt om te oordelen over
oneindigheid.

37 Als iemand beweert dat geen andere heerser in de geschiedenis
Napoleon Bonaparte heeft kunnen evenaren, dan schikt het zijn
opponent niet om hierop te reageren door een precedent daarvan op te
eisen. Hetzelfde geldt voor de Koranische berichten over het spreken van
handen en voeten op de Dag der Opstanding.

38 Bijvoorbeeld: In de Koran, 21:33, wordt gesproken over al-sibaha van
de zon en maan. Het Arabische woord al-sibaha betekent onder andere
dat een voorwerp in het water voortbeweegt. Dit is de letterlijke

29



c. Dat het orale bewijs gati en het rationele bewijs
zanni is, dan krijgt het orale bewijs voorrang.3?

d. Dathetrationele bewijs gat is en het orale bewijs
zanni, dan krijgt het rationele bewijs voorkeur en
het orale bewijs wordt geinterpreteerd. Dit is de
enige plek waar het rationele bewijs direct
voorrang krijgt op het orale bewijs.%0

betekenis, maar het is mogelijk om het woord te interpreteren met een
van de andere definities ingeval men het vers wil begrijpen in het licht
van de moderne wetenschap en de astronomische observaties. Zowel het
woord in het Koranvers als de astronomische observaties verschaffen
geen onwankelbare zekerheid. In dit geval kan men gaan naar een
verzoening.

39 Bijvoorbeeld: Je ziet dat Karim om 21:00 uur in Heemskerk in de trein
stapt om te vertrekken naar Eindhoven. In Beverwijk, waar het
eerstvolgende station is, vindt een delict plaats om 21:30 uur. De
getuigen geven een beschrijving die exact voldoet aan de fysieke
kenmerken van Karim. De logische redenering resulteert in de hypothese
dat Karim het niet kan zijn, omdat hij vertrok naar Eindhoven. De
berichten duiden op het tegendeel. Hier krijgen de berichten voorrang op
de logische redenering, omdat de berichten sterk zijn en de logische
redenering zwak is.

40 Bijvoorbeeld: In de Koran, 18:86, staat dat Dhulgarnayn de zon zag
zinken in modder. Dit is de letterlijke betekenis van het vers en is
interpretabel, omdat het dubbelzinnig is. Wij weten met zekere bewijzen
dat de zon een losstaand object is en niet in aanraking komt met de
aarde. Het is in dit geval mogelijk om het vers op te vatten in het licht van
de rationele bewijzen door het correct te interpreteren binnen de kaders
van de islamitische wetenschappen.

30



De eigenschappen van Allah

In het hoofdstuk ilahiyyadt*! hebben de geleerden gesproken over
de eigenschappen#? van Allah. Dit zijn eigenschappen waarover het
gezond verstand constateert dat de Schepper deze eigenschappen
moet hebben. Vervolgens komen de Koran en de Sunna en
specificeren deze eigenschappen. Vandaar ook dat de bewijzen van
deze eigenschappen terug te vinden zijn in de Koran en de Sunna.
Deze eigenschappen zijn dus gebaseerd op ‘dql en op naql. Ze
vormen de essentie van de eigenschappen van Allah en ze zijn te
categoriseren*3 in vier groepen:

1. sifat nafsiyya: dit is wat duidt op het wezen van Allah.
e al-wujiid = het bestaan

2. sifatsalbiyya: deze eigenschappen duiden op de negatie van
iets wat rationeel onmogelijk is met betrekking tot Allah.

e al-gidam = de beginloosheid

e al-baqad’ = de eindeloosheid

e al-wahdaniyya = de eenheid

e al-mukhalafa li al-hawadith = het niet lijken op de
schepping

e al-gqiyam bi al-nafs = het absoluut onafhankelijk zijn
van al het ander

41 De wetenschap van al-‘aqida bestaat uit drie hoofdthema’s: ilahiyyat,
nubuwwat en sam‘iyyat.

42 Dit zijn uiteraard niet alle eigenschappen, maar een soort essentiéle
samenvatting.

43 Deze categorisatie is een puur logische categorisatie. Het is opgesteld
door de kalam-geleerden en dient als een leidraad tegen de sektarische
bewegingen en hun dwaalbegrippen m.b.t. de eigenschappen van Allah.

31



3. sifat ma‘ani: deze eigenschappen** hebben betrekking op
het wezen van Allah.
e al-haya = de allevendheid
e al-%ilm = de alwetendheid
e al-sam‘= de alhorendheid
e al-basar = de alziendheid
e al-irada = de wil
e al-qudra = de almachtigheid
e al-kalam = de spraak#>

4. sifat ma‘nawiyya: deze eigenschappen*é gaan gepaard met
de sifat ma‘ani.
e al-hayy: de allevende
e al-‘alim: de alwetende
e al-sami‘ de alhorende
e qal-basir: de alziende
e al-murid: de specificeerder
e al-qadir: de almachtige
e al-mutakallim: de sprekende

44 Deze categorie is apart genoemd, omdat mu’tazila ontkent dat Allah
deze eigenschappen heeft. Volgens hen zou dit het bestaan van meerdere
eeuwigen impliceren als we deze eigenschappen bevestigen voor Allah.
Zij zeggen dat Allah de alwetende is, maar ontkennen dat Hij
geattribueerd is met de eigenschap alwetendheid, want dan zou deze
eigenschap ook eeuwig moeten zijn, terwijl de ash’ari en maturidi
geleerden zeggen dat de eigenschappen van Allah niet Allah zelf zijn,
maar ook niet anders dan Allah zijn.

45 De spraak van Allah is zonder woorden, letters, geluid, stem, trillingen,
ledematen, organen, etc. Het is eeuwig en daarom zeggen we dat de
Koran niet is geschapen in tegenstelling tot de mu'tazila.

46 Er zijn drie essentiéle verschillen tussen de eigenschappen van Allah
en de eigenschappen van de schepping. De eigenschappen van Allah zijn:
(1) eeuwig, (2) onbeperkt, (3) onafhankelijk.

32



Het rationele godsbewijs

Het bestaan van Allah

Het bestaan van Allah is rationeel noodzakelijk. Non-existentie is
voor Hem niet van toepassing. Al het ander buiten Allah is rationeel
mogelijk. Allah openbaart wat neerkomt op: “Allah is de Schepper

van alles.”*’

Het bestaan van het universum duidt op het bestaan van een
schepper die dit heeft geschapen. Allah openbaart wat neerkomt
op: “Zijn zij geschapen zonder een schepper? Of zijn zij de
scheppers (van hunzelf)?”4®

Als de Schepper van dit universum wordt ontkend, dan wordt
eigenlijk het bestaan van dit universum ontkend, terwijl het
bestaan van het universum duidelijk waar te nemen is. Het is
rationeel onmogelijk dat het universum bestaat en tegelijkertijd
niet bestaat. Dit is contradictoir. De geliefde profeet heeft gezegd:
“Voorwaar Allah is de Schepper van elke maker en Zijn fabricatie.”*°

Wat betreft het rationeel bewijs voor het bestaan van Allah, dat is
het later ontstaan van het universum. Hiermee wordt bedoeld dat
het universum contingent is, dus het is existent geworden nadat ze
non-existent was. Het universum is alles, behalve Allah. Het treden
van het universum van non-existentie naar existentie is het bewijs
voor de existentie van Allah. Als het universum geschapen is, dan
betekent dit dat het een schepper heeft en dat is Allah. Als het

47 Koran, 39:62.

48 Koran, 52:35.

49 Overgeleverd door de hadithgeleerde al-Hakim in al-mustadrak met
meerdere ketens. Bovendien authentiek verklaard door de
hadithgeleerde al-Zahabi.

33



universum geen schepper zou hebben, maar vanuit zichzelf zou
ontstaan, dan zou dat betekenen dat het bestaan ervan is gekozen
boven het niet-bestaan ervan, zonder een keuzemaker - dit is
contradictoir. Hoe kan er nou een keuze gemaakt zijn tussen de
opties: het bestaan en niet-bestaan van het universum als er
niemand is die deze keuze maakt. lemand heeft deze keuze
gemaakt, hij heeft ervoor gekozen om het universum te laten
bestaan en heeft het gemaakt.

Ter illustratie:

Er is een schilderwerk dat is afgebeeld op een canvas. De
mogelijkheid bestond dat er niets op het canvas werd geschilderd,
maar de afbeelding is toch geschilderd. Dit duidt erop dat er een
keuze is gemaakt tussen wel of niet schilderen en uiteindelijk heeft
men ervoor gekozen om het te schilderen. Als men zou beweren dat
het schilderwerk vanzelf is ontstaan, dan zou dit betekenen dat er
niemand is geweest die de keuze heeft genomen tussen de twee
opties ‘wel of niet schilderen’. Dit is een duidelijke contradictie,
want er is een keuze gemaakt tussen twee opties, maar er wordt
beweerd dat er niemand is die deze keuze heeft gemaakt. Dit gaat
in tegen het gezond verstand. Het gezond verstand zegt: “Een
keuze/specificering zonder een keuzemaker/specificeerder is
rationeel onmogelijk.”

Het gehele universum en wat erin zit, bestonden eerst niet. Het is
overduidelijk volgens het gezond verstand dat ‘iets’ continu
hetzelfde blijft zolang er geen externe factor aanwezig is die
verandering brengt aan dit ‘iets’. Als er in de linker schaal van een
weegschaal 1 kg wordt gelegd en in de rechter schaal 2 kg, dan is
het duidelijk dat de rechter schaal zwaarder weegt en dus
omlaaggaat en de linker schaal omhoog. Zolang er geen externe
factor aanwezig is die het gewicht op de schalen verandert, kunnen

34



de posities van de schalen niet veranderen. Op dezelfde manier
woog de non-existentie van het universum zwaarder dan de
existentie ervan (toen het universum niet bestond). Opeens is de
existentie van het universum zwaarder gaan wegen aangezien het
universum nu bestaat. Er moet dus een externe factor zijn die deze
verandering heeft laten plaatsvinden.

Het bewijs voor de contingentie van het universum

Als men het universum goed bekijkt, dan ziet hij dat het universum
verdeeld kan worden in twee onderdelen: (1) objecten die bestaan
uit atomen>? en (2) symptomen5!, zoals ‘bewegen’ of ‘stilstaan’ of
‘een kleur’, enzovoorts. Een voorbeeld is ‘een groen boek dat lang
is’. Het boek is een object dat bestaat uit atomen en symptomen.
Atomen zijn de deeltjes die in hun samenstelling het boek vormen.
De symptomen van het boek zijn dan bijvoorbeeld: groen en lang.
Om de contingentie van het universum te bewijzen, wordt eerst de
contingentie van de atomen en de symptomen aangetoond. Als dit
is bewezen, is hiermee ook de contingentie van het universum
bewezen.

Het bewijs voor de contingentie van de atomen en symptomen is
dat de objecten altijd samengaan met symptomen. Objecten
bestaan uit atomen. Het is overduidelijk dat symptomen ontstaan
en weer non-existent worden. Dit kan men waarnemen. Als een
object beweegt en vervolgens stilstaat, dan zien we dat de
eigenschap ‘bewegen’ non-existent wordt. Als het object weer
begint te bewegen, dan zien we dat de eigenschap ‘bewegen’ weer
is ontstaan. Eigenschappen zijn dus ‘veranderlijk’. Zo bewijzen we
dat eigenschappen een begin en een eind hebben en niet eeuwig

50 Met atoom wordt hier bedoeld ‘het bestanddeel van de materie dat
ondeelbaar is’.
51 Of eigenschappen en accidenten.

35



kunnen zijn, want non-existentie is niet van toepassing voor ‘iets’
wat eeuwig is. Vanwege het feit dat objecten niet kunnen scheiden
van eigenschappen, zijn de objecten dus ook niet eeuwig en hebben
een begin en een eind. Wat niet kan scheiden van iets wat
contingent is, moet zelf ook contingent zijn. lets wat ‘iets dat een
begin heeft van bestaan’ niet vooraf kan gaan, heeft dus ook een
begin van bestaan. Objecten kunnen eigenschappen niet
voorafgegaan zijn in het bestaan, want ze gaan altijd gepaard en
kunnen niet uit elkaar. Als eigenschappen dus een begin hebben
van bestaan, moeten de objecten ook een begin hebben van hun
bestaan.

Ter verduidelijking:

1. De objecten die uit atomen bestaan, gaan gepaard met
eigenschappen, zoals bewegen en stilstaan. Er is geen
object voor te stellen dat geen eigenschappen heeft. Dit is
ook andersom zo. Eigenschappen kunnen niet zelfstandig
bestaan en hebben een object nodig om te bestaan. Deze
beide zaken gaan dus altijd gepaard. Dit is duidelijk waar te
nemen.

2. Alseenobject beweegt, dan is de eigenschap ‘stilstaan’ non-
existent geworden. Deze eigenschap bestaat niet meer. Als
een object stilstaat, dan is de eigenschap ‘bewegen’ non-
existent geworden. Men kan niet zeggen dat de eigenschap
niet non-existent wordt, maar slechts verdwijnt, want
anders zou dit betekenen dat het object beweegt en
tegelijkertijd stilstaat en dit is rationeel absurd. Dit is ook
van toepassing op alle andere eigenschappen.

3. Als de eigenschappen non-existent kunnen worden, zijn ze
dus contingent en kunnen niet eeuwig zijn, want ‘iets’ waar
non-existentie voor opgaat, kan niet eeuwig zijn, want

36



