Koranische
vermaningen






Koranische
vermaningen

Enes Ulusoy



Schrijver: Enes Ulusoy
Uitgegeven via: Brave New Books
Jaar van uitgave: 2026

ISBN: 9789465386201

© Enes Ulusoy

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden
verveelvoudigd, opgeslagen in een  geautomatiseerd
gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige
wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opnamen,
of enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke
toestemming van de auteur.



Inhoud

[V eTe] VY o] e T USSR P PO UOTOPPO 10
De eXEEESE VAN QI-FUM ..ccccuveeeieiiieieciieeeecitee e setee s e e sae e saaee e 12
De exegese Van Ql-AUJUIGL ............ooeeccveeeeeiieeeeecee e e 124
De EXEEESE VAN NUA c...uveeeeeiieeeectiee ettt et ctee e e vae e e aae e e 131
De exegese Van Ql-GiyamQ........cccuuevecueeeeiiieeeeniieeeessiee e ssiee e 152
De exegese Van al-Naba ..........cccuuvieccieieeciiieeeecieee e 181
De eXEEESE VAN ‘TDAST ..ccccuvveeeeiieeeecieeeeeiee e ee e e sree e e vee e e 215
De eXegese Van Ql-DUIT) ..........cccueeeecceeeeeciieee e e 226
De exegese Van Ql-taKGthUr.............cccoeveeeiieeeecieee e 233



Voorwoord

In dit boek heb ik een aantal Koranhoofdstukken behandeld en
uitgelegd, gebaseerd op klassieke exegetische literatuur, met als
doel niet alleen de betekenis van de Koran te verkennen, maar ook
een diepere band met de Edele Koran te creéren. Dat hebben wij
harder nodig dan ooit. Al onze spirituele en wereldse crises zijn een
direct gevolg van het niet kennen en verwaarlozen van de Koran.
Wij kunnen deze crises alleen oplossen indien wij ons vasthouden
aan de Koran.

In een overlevering opgenomen in al-musnad van Ahmad is
gekomen dat de geliefde profeet zei: “Jibriel kwam tot mij en zei: ‘O
Mohammed, waarlijk jouw volk zal uiteenwijken na jou.’ Ik zei: Wat
is de uitweg, o Jibriel? Hij zei: ‘Het Boek van Allah! Daarmee zal
Allah elke tiran verwoesten. Wie zich daaraan vastklampt, zal zich
verlossen. Wie het nalaat, zal vergaan.’ Het is een beslissend woord
en bevat geen scherts. De wonderen ervan raken niet op. Daarin zit
het bericht van degenen voor jullie, het (huidige) oordeel onder
jullie en het bericht van wat er gebeuren zal na jullie.”

Er is een consensus bereikt onder de geleerden dat het
afkeurenswaardig is om zich met iets anders dan de Koran, ook al
is dat de hadith, bezig te houden ten koste van de studie en
overpeinzing van de Koran. De recitatie, memorisatie, studie en
overpeinzing van de Koran hebben de hoogste prioriteit. De vrome
voorgangers hebben gezegd dat de hardheid van het hart met
diverse kuren geheeld kan worden. De belangrijkste kuur onder al
deze kuren is de recitatie van de Koran met overpeinzing en
reflectie. Dit boek maakt dat mogelijk en introduceert de lezer tot
deze discipline.

10



Geen enkel boek kan perfectie naderen. Er bestaat maar één perfect
en onfeilbaar boek en dat is het Boek van Allah. Al-Muzani zei over
al-Shafi’i dat hij zijn boek al-risala tachtig keer had uitgelezen en
elke keer fouten tegenkwam. Daarop zei al-Shafi'i: “Allah heeft
bepaald dat geen enkel boek, behalve Zijn Boek, volmaakt kan zijn.”
Deze waarheid geldt vanzelfsprekend ook voor dit werk. Wat aan
fouten, vergissingen of tekortkomingen in dit boek te vinden is, is
het gevolg van mijn eigen tekortschietende ego. Wat erin aan
kennis, wijsheid en zegen te vinden is, komt van Allah alleen. Ik
vraag Allah om dit werk van mij te aanvaarden als een
voortdurende liefdadigheid (sadaqa jariya), en mij de beloning
ervan te schenken in het hiernamaals. Moge Allah dit boek tot een
bron van veel goeds maken, en het dienstbaar stellen aan de
mensheid. Amin!

11



De exegese van al-rum

Dit Koranhoofdstuk, in het Nederlands de Romeinen, opent met een
gebeurtenis die specifiek betrekking heeft op de Romeinen en hun
conflict met de Perzen. Dit conflict vormt het historische kader voor
dit hoofdstuk, waardoor het belang van deze context duidelijk
wordt. Het hoofdstuk begint met al-huriif al-muqatta‘a, ofwel de
losgekoppelde letters.

Hierover is veel geschreven en gezegd, maar de ware kennis over
deze letters laten wij over aan Allah. Dat is de veiligste en meest
verantwoorde weg om deze letters te benaderen. Ze behoren
immers tot de mutashabihdt, de verzen waarvan de uitsluitende
betekenis alleen bekend is bij Allah.

Hoewel wij de diepere betekenis van deze letters overlaten aan
Allah, kunnen we wel spreken over hun functie. Een prachtige
verklaring is dat deze letters de aandacht van de Arabieren trekken
en hen uitdagen. Hoe? Allah lijkt met deze letters te zeggen: “Dit
zijn de Arabische letters waarmee jullie, o Arabieren, spreken. Met
deze zelfde letters hebben Wij de Koran geopenbaard. Als jullie
werkelijk denken dat jullie daartoe in staat zijn, imiteer dan de
Koran en breng een gelijkenis ervan voort.”

De Koran nodigt de Arabieren uit om, als zij dat kunnen, iets te
produceren wat gelijk is aan de Koran. Dit is een directe uitdaging.
Allah daagt hen uit door te zeggen dat de Koran is samengesteld uit
dezelfde letters die zij dagelijks gebruiken, maar wie heeft ooit deze
uitdaging kunnen beantwoorden? Niemand! Tot op de dag van
vandaag is er niemand die iets heeft kunnen voortbrengen wat
gelijk is aan zelfs het kleinste hoofdstuk van de Koran. Door de
eeuwen heen zijn er pogingen gedaan om de Koran te imiteren,

12



maar deze zijn allemaal uitgelopen op een fiasco. De resultaten
waren niet alleen teleurstellend, maar hebben de mensen die het
probeerden enkel voor schut gezet. Sommigen vragen wellicht:
“Hoe weten we dat niemand ooit is geslaagd in deze uitdaging?”

Allah Zelf vermeldt in de Koran dat zij niet in staat zullen zijn om
iets vergelijkbaars te brengen. Dit is niet alleen een duidelijke
uitspraak van Allah, maar het wordt ook ondersteund door de
historische realiteit, want als het ooit iemand was gelukt om een
gelijkenis te brengen, dan zou zo een grote gebeurtenis nooit
verborgen gebleven zijn in de duisternissen van de geschiedenis,
vooral als je de grote vijandigheid jegens de islam en de moslims
incalculeert.

De eerste Arabieren, in de tijd van de profeet Mohammed, waren
niet eens in staat om een gelijke voort te brengen, terwijl zij de
grootste meesters waren van de Arabische taal, laat staan de
Arabieren na hen die hen niet eens kunnen evenaren in de
Arabische taal. De vroege Arabieren, die de grootste meesters
waren van de Arabische taal, moesten uiteindelijk oorlogen voeren
tegen de profeet en de moslims. Als zij werkelijk in staat waren
geweest om een gelijke van de Koran te brengen, dan hadden zij
geen oorlogen hoeven te voeren. Het uitschakelen van de profeet
zou namelijk veel eenvoudiger zijn geweest door simpelweg een
gelijkenis van de Koran te brengen.

Denk eens na: als je in de schoenen stond van de Arabieren uit die
tijd, wat zou dan makkelijker zijn geweest? Zou je kiezen voor
zware oorlogen, politieke spanningen, economische boycots, en
talloze vervolgingen? Of zou je ervoor kiezen om een tekst te
produceren die vergelijkbaar is met de Koran? Het antwoord is
duidelijk. Het feit dat zij deze eenvoudige weg niet konden

13



bewandelen, toont aan dat zij daartoe niet in staat waren. Vooral
ook als je in acht neemt dat zij de meest deskundige meesters
waren van de Arabische taal en dat hun poézie en welsprekendheid
ongeévenaard waren, dan resulteert dit in een kristalhelder feit: de
Koran is een wonder. Het is niet zomaar een tekst; het is mujiz, een
wonder dat de mens zwak maakt en duidelijk aantoont dat de
Koran geen werk is van mensenhanden. De onmacht van de
Arabieren om de Koran te imiteren, ondanks hun meesterschap in
de taal, is een van de grootste wonderen van de Koran. Allah heeft
hen uitgedaagd met iets wat binnen hun eigen expertisegebied ligt:
de Arabische taal. Toch konden zij niet slagen. Deze onmacht
dwingt ons te erkennen dat de Koran bovenmenselijk is en dus een
goddelijke oorsprong heeft.

De historische context versterkt dit punt. De Arabieren waren
bereid hun levens op het spel te zetten en grote offers te brengen
om de boodschap van de profeet te onderdrukken, maar de
eenvoudigste manier om hem te weerleggen - door een tekst te
produceren die gelijk is aan de Koran - was onmogelijk voor hen.
Dit toont aan dat de Koran geen product is van menselijke
creativiteit, maar een wonder dat de grenzen van menselijke
capaciteiten overstijgt.

De volgende verzen zijn: “De Romeinen zijn overwonnen in het
dichtstbijzijnde/laagste land, maar na hun nederlaag zullen zij
overwinnen, over enkele jaren. Allah komt de beslissing toe,
vroeger en later. En op die dag zullen de gelovigen zich verheugen
over Allahs hulp. Hij helpt wie Hij wil; Hij is de machtige, de
barmhartige. Het is Allahs toezegging. Allah zal Zijn toezegging
zeker nakomen, maar de meeste mensen weten het niet.” Deze
passage bevat een bijzonderheid die we nu nader gaan bekijken.

14



Het gedeelte in het dichtstbijzijnde/laagste land heeft hier namelijk
twee verschillende betekenissen. Het Arabische woord “adna is hier
gebruikt dat dichtstbijzijnd of laagste kan betekenen. Dit
semantische verschil heeft uiteraard invloed op de interpretatie
van het vers. Daarom kan de betekenis op twee manieren
weergegeven worden: het dichtstbijzijnde land of het laagste land.
Beide interpretaties zijn mogelijk en bevatten diepe wijsheden.

Als we deze betekenis verder verkennen, zien we dat er een wonder
verborgen ligt in de geografische dimensie van het vers. In vroegere
tijJden konden mensen dit natuurlijk niet weten, maar met de
moderne kennis van geografie en topografie zien we dat het gebied
waar deze oorlog plaatsvond inderdaad uitzonderlijk is. Het strekt
zich uit over een groter gebied, maar al-Quds (Jeruzalem) wordt
vaak genoemd als dichtstbijzijnde locatie. Slechts dertig kilometer
verderop ligt echter de Dode Zee. Wat maakt dat bijzonder? Het
gebied rond de Dode Zee is het laagste land op aarde, gemeten op
landniveau. Dit wonder is pas in hedendaagse tijden volledig
begrepen. Het gaat hier niet om het laagste punt in zee, maar
specifiek om het laagste landpunt op aarde. En ja, daar ligt ook een
enorm wonder in verborgen. Het was niet mogelijk voor de mensen
van die tijd om dit te achterhalen. Dit is een bewijs dat de Koran een
goddelijke oorsprong heeft. Wanneer we dieper graven in de
exegese van dergelijke verzen, ontdekken we keer op keer deze
verborgen wonderen. Dit is slechts een van de vele bewijzen die
aantonen dat de Koran werkelijk het Woord van Allah is.

Een ander wonder dat wordt onthuld in dit Koranhoofdstuk, is de
voorspelling over de oorlog tussen de Romeinen en de Perzen.
Hierom heb ik er ook bewust voor gekozen om dit Koranhoofdstuk
te behandelen. Het bevat zoveel facetten van de islamitische
geloofsleer die het geloof versterken en onze band met de Koran

15



verdiepen. Het laat Kristalhelder zien dat de Koran werkelijk het
Woord van Allah is.

Allah zegt dat de Romeinen zijn verslagen. Ze waren in een diepe
crisis. Economisch ging het slecht. Militair hadden ze hun
dieptepunt bereikt. Toch zegt Allah dat zij, na hun nederlaag, zullen
overwinnen. Hier zien we dat Allah de rollen omdraait en precies
het tegenovergestelde voorspelt: de Romeinen, die door de Perzen
werden verslagen, zullen de Perzen uiteindelijk verslaan. Dit is een
enorme ommekeer. Alles gebeurt binnen de macht van Allah . Hijj
beslist wie succes krijgt en wanneer. Hij hoeft daarvoor niemand
te raadplegen, want Zijn heerschappij is absoluut.

Allah gebruikt hier in de Koran de toekomende tijd: zij zullen
overwinnen. Dit wijst op een toekomstige overwinning. Het
Arabische partikel sawfa wordt echter niet gebruikt, want dat duidt
op een verdere toekomst. Dit is een taalkundige nuance. Het
verschil in gebruik heeft een directe invloed op de betekenis van
het vers. Allah vertelt hiermee niet alleen aan de Arabieren en de
moslims van die tijd over de toekomst, maar geeft ons ook lessen
over Zijn absolute controle over alles wat gebeurt.

Als we kijken naar de historische context van deze oorlogen tussen
de Romeinen en de Perzen, zien we dat ook niet-moslim historici
deze gebeurtenissen gedetailleerd hebben beschreven. Een van
hen is Edward Gibbon (gest. in 1794), een prominente historicus
die bekend is om zijn werk The History of the Decline and Fall of the
Roman Empire. Zijn beschrijvingen komen exact overeen met het
Koranisch narratief. Gibbon is echter niet de enige. Andere historici
gespecialiseerd in Byzantijnse geschiedenis en archeologie, zoals
Timothy Gregory, Paul Lemerle, Charles William Chadwick Oman,
Dionysios Stathakopoulos, Alexander Vasiliev hebben ook

16



uitvoerig over dit onderwerp geschreven. Hun werken zijn zelfs
vertaald in verschillende talen. Wat deze historici beschrijven,
bevestigt en bekrachtigt de wonderen van deze Koranverzen.
Hoewel zij geen moslims waren, konden zij niet anders dan
erkennen dat de voorspelling in de Koran buitengewoon is. Vele
historici en religiewetenschappers hebben moeten erkennen dat
de gebeurtenis die door de Koran werd voorspeld, onmogelijk te
voorzien was door menselijke kennis.

De openbaring van deze verzen vond plaats in de vroege
Mekkaanse periode. Dit wordt bevestigd door de context, de
stilistische kenmerken, en de orale traditie die deze verzen
ondersteunt. Deze voorspelling gebeurde in een tijd waarin de
Romeinen geen enkele hoop hadden om te herstellen van hun
nederlaag. Zelfs hun eigen staatsmannen geloofden niet dat ze ooit
zouden kunnen opstaan uit de diepe crisis waarin ze verkeerden.

Een andere fascinerende wending in dit verhaal is de rol van
Heraclius, de keizer van het Romeinse Rijk. Historici hebben
vastgesteld dat Heraclius aanvankelijk een onhandige en
onsuccesvolle leider was, maar opeens, op een moment dat
niemand had verwacht, transformeerde hij in een dappere en
strategische held. Deze plotselinge verandering is opmerkelijk en
draagt bij aan de onvoorspelbaarheid van de gebeurtenissen.

Hoe kon iemand zo'n complexe keten van gebeurtenissen
voorspellen? Een oorlog tussen twee grootmachten zoals de
Romeinen en de Perzen is geen statisch conflict. Het is een
dynamisch proces, vol omgevingsfactoren en actoren die elk
moment de uitkomst konden veranderen. Dit maakt de
voorspelling in de Koran nog wonderbaarlijker.

17



Als we deze historische gebeurtenissen relateren aan onze eigen
tijd, kunnen we zien dat vergelijkbare situaties nog steeds
plaatsvinden. Denk bijvoorbeeld aan de verhouding tussen kleine
en grote staten in conflicten. Net zoals de Romeinen en de Perzen
destijds vochten, zien we ook nu ongelijkheden en
machtsverschillen, maar het is Allah die uiteindelijk bepaalt wie
succes zal behalen.

Dit alles toont aan dat de Koran geen mensenwerk is. Het bevat
wonderen en voorspellingen die alleen uit goddelijke oorsprong
voort kunnen komen. En dit is slechts één voorbeeld uit de rijke en
diepe betekenis van dit Koranhoofdstuk. De lessen zijn eindeloos
en blijven relevant, toen en nu.

Laten we dit vergelijken met een actueel voorbeeld. Neem Oekraine
en Rusland als voorbeeld. Stel je voor dat ik nu zou zeggen dat
Oekraine, dat volledig in de verdrukking zit, Rusland binnen enkele
jaren een grote nederlaag zal toebrengen. Oekraine, dat nu
nauwelijks hoop heeft, zou zich volledig herstellen, zonder hulp van
buitenaf, en Rusland op eigen kracht verslaan. Het is haast absurd
om dit te voorspellen. Stel je voor dat ik dit zeg, en de situatie blijft
zoals die nu is. Dan zou mijn uitspraak niet alleen als nutteloos
worden bestempeld, maar zelfs als schandalig. Mensen zouden
tegen mij zeggen: “Je begrijpt niets van diplomatie, niets van
militaire strategie, niets van geopolitiek!” En als het dan niet
uitkomt, zou ik compleet voor schut staan. Dit is precies de situatie
waarin Allah een voorspelling doet in de Koran. Kun je nagaan hoe
groot het risico is als we ervan uit zouden gaan dat de Koran
geproduceerd werd door de profeet Mohammed zelf? Als zijn
voorspelling niet zou uitkomen, zou hij alles verliezen. Het
vertrouwen, de aanhang, de liefde en het respect zouden verloren

18



gaan door zo een groot fiasco. Een kwakzalver zou zoiets nooit
riskeren!

Allah openbaart dat de Romeinen, die verslagen zijn door de
Perzen en in een diepe crisis zitten, binnen een specifieke periode,
namelijk tussen drie en tien jaar, het tij zullen keren. De Romeinen
zullen hun tegenstanders overwinnen. Allah specificeert deze
tijdspanne zodat Zijn voorspelling een test van geloof en een teken
van Zijn macht wordt. Het is niet minder dan drie jaar en niet meer
dan tien jaar. Waarom heeft Allah het niet specifieker gemaakt
door een exacte datum te geven? Fakhruddin al-Razi beantwoordt
deze vraag heel mooi en verzadigend. Hij zegt dat het nieuws over
gebeurtenissen buiten Mekka uiteindelijk terechtkomt bij de
Mekkanen, maar de antagonisten van de profeet konden
desinformatie en nepnieuws verspreiden als ze de exacte datum
van de Romeinse overwinning zouden weten. Dat zou voor
verwarring en vertekening van de waarheid kunnen zorgen. Om dit
te voorkomen, is de exacte datum niet bekendgemaakt aan de
mensen. Dit neemt de wonderbaarlijkheid van de voorspelling niet
weg, gezien de onmogelijkheid van de Romeinse overwinning op de
Perzen wegens de grote en langdurige crises waarin de Romeinen
verkeerden. Bovendien is het praktisch onmogelijk om dit soort
grote gebeurtenissen te reduceren tot korte tijdspanne, aangezien
het niet om een bokswedstrijd gaat. In die tijd kon een veldslag
soms uitlopen tot maanden door de lange afstanden, de grote
troepen en de tijdelijke onderbrekingen wegens militaire strategie.

Allah zegt in de Koran dat alle zaken, of het nu gaat om een
nederlaag of een overwinning, uitsluitend in Zijn macht liggen. Het
is Allah die beslist, ongeacht de menselijke perceptie of
voorspellingen. De Perzen hadden eerst gewonnen van de
Romeinen, en dat was een besluit van Allah . Later, binnen de

19



genoemde periode, zouden de Romeinen weer winnen, en ook dat
was een besluit van Allah . Alles gebeurt onder Zijn heerschappij.
Hiermee werden de gelovigen ook gemotiveerd door hen duidelijk
te maken dat Allah bepaalt wie de winnaar en verliezer is. Daarom
dienen we Allah alleen te aanbidden en te vereren. We dienen ons
vertrouwen alleen op Hem te leggen.

Allah zegt verder dat op de dag dat de Romeinen winnen van de
Perzen, de gelovigen verheugd zullen zijn. Waarom? Deze
overwinning zou niet alleen een bevestiging zijn van de goddelijke
voorspelling, maar zou ook samenvallen met een ander cruciaal
moment in de islamitische geschiedenis: de overwinning van de
moslims in de slag van Badr! Dit is ook een wonderbaarlijke
voorspelling. In de vroege Mekkaanse periode waren de moslims in
een zwakke en onderdrukte positie. Ze werden vervolgd en
stonden bloot aan constante psychologische druk van de
Mekkaanse polytheisten. Ze gebruikten de overwinning van de
Perzen op de Romeinen om de moslims te ontmoedigen. Ze zeiden:
“Zie je hoe de Perzen steeds winnen van de Romeinen? De Perzen,
die dichter bij ons staan, want zij zijn ook polytheisten zoals wij,
zijn de winnaars, terwijl de Romeinen, net als jullie, mensen van het
Boek, de verliezers zijn.”

Deze vergelijkingen waren bedoeld om de moslims te demotiveren
en hen in een staat van wanhoop te plaatsen, maar Allah kwam op
voor de gelovigen en gaf ze hoop. Hij openbaarde dat de Romeinen,
tegen alle verwachtingen in, de Perzen zouden verslaan. En
inderdaad, zeven jaar later gebeurde dit. Op dezelfde dag dat de
Romeinen hun overwinning behaalden, wonnen de moslims de
veldslag van Badr. Deze dubbele overwinning bracht enorme
vreugde onder de gelovigen. Het was een bevestiging van de
goddelijke belofte, met de hulp van Allah. Wat leren we hieruit?

20



Overwinning komt niet alleen door middelen en strategieén. De
Romeinen herstelden zichzelf door de hulp van Allah, ondanks dat
hun situatie hopeloos leek. Allah helpt wie Hij wil, en Zijn hulp
overstijgt de beperkingen van materiéle middelen. Voor de
moslims geldt hetzelfde. Het succes van de moslims in de vroege
islamitische geschiedenis kan niet worden verklaard door hun
fysieke of materiéle kracht. Ze waren Kklein in aantal, hadden geen
geavanceerde wapens, en leefden vaak in armoede. Sommige
metgezellen hadden niet eens voldoende kleding om hun lichamen
te bedekken. En toch werden zij binnen een kwart eeuw de
meesters van de wereld. Dit kan niet worden verklaard door
menselijke kracht of historische logica. Dit is de hulp van Allah . De
hulp van Allah komt echter niet zomaar! Het vereist
gehoorzaamheid aan Zijn regels en een oprechte toewijding aan
Zijn boodschap. Allah zegt in de Koran: “Als jullie Allah helpen, zal
Hij jullie helpen.” Wat betekent het om Allah te helpen? Het
betekent leven volgens Zijn regels, Zijn wetten naleven, en het
voorbeeld van de profeet volgen. Alleen door deze toewijding kan
de hulp van Allah worden verdiend.

Helaas ontbreekt het de moslimwereld vandaag de dag aan deze
toewijding. Hoewel we over materiéle middelen beschikken - geld,
grondstoffen, technologie, bemanning - ontbreekt de spirituele
verbinding die nodig is om Allahs hulp te verkrijgen. Dit is een
cruciale les die we uit dit Koranfragment kunnen trekken. De
Romeinen kregen Allahs genade, hoewel ze ongelovig waren,
omdat Hij bepaalt wie Hij helpt in deze wereld, maar de
uiteindelijke genade, die van het hiernamaals, is uitsluitend voor
degenen die Hem gehoorzamen en in Hem geloven. Bovendien
gelden er andere goddelijke omgangsvormen voor de ongelovigen.

21



Allah zegt in de Koran: “Allah verbreekt Zijn belofte niet.” De
belofte van Allah is absoluut, zonder enige twijfel. Het is een
diepgaande en zekere waarheid. Deze belofte is een bevestiging van
Zijn goddelijke controle over alle zaken. De overwinning van de
Romeinen en de gelijktijdige overwinning van de moslims in Badr
waren voorbeelden van hoe Allah Zijn belofte waarmaakt. Deze
gebeurtenissen tonen aan dat alles gebeurt volgens Zijn wil.

De Romeinse overwinning, die onmogelijk leek, vond plaats binnen
de genoemde periode. Het was een belofte van Allah, en Hij maakte
die waar. Dit herinnert ons eraan dat Allah altijd Zijn dienaren
helpt, mits zij Hem gehoorzamen en Zijn wetten naleven. Zijn hulp
overstijgt menselijke logica, materiéle middelen, en geopolitieke
strategieén. Het is een goddelijke interventie die alleen kan worden
verkregen door oprechte overgave aan Zijn wil.

De gezegende metgezel Abu Bakr hoorde in de Mekkaanse tijd, toen
de moslims zich in een zwakke en onderdrukte positie bevonden,
over de openbaring van deze verzen. De voorspelling in deze
verzen leek tegen alle logica in, gezien de positie van de Romeinen
destijds. Abu Bakr, met een onwankelbaar geloof in Allahs woord,
voelde zich geinspireerd en gedreven om dit te verdedigen. Hij ging
naar Ubayy ibn Khalaf, een vooraanstaande leider van de
Mekkaanse polytheisten, die bekend stond om zijn vijandigheid
jegens de moslims. Abu Bakr sprak hem aan en zei: “Jullie
bedreigen ons, maar laten we een weddenschap aangaan.” Op dat
moment was wedden nog niet verboden. Het was een toegestane
praktijk, hoewel het later verboden werd. Abu Bakr stelde voor om
een weddenschap af te sluiten: als de Romeinen binnen drie jaar
zouden winnen van de Perzen, zou hij tien kamelen ontvangen van
Ubayy ibn Khalaf. Als de voorspelling niet zou plaatsvinden, zou
Abu Bakr tien kamelen weggeven aan hem. Na het sluiten van deze

22



weddenschap ging Abu Bakr naar de profeet om hem hierover te
vertellen. De profeet legde hem uit dat het woord Arabische woord
in het Koranvers duidt op een periode tussen drie en tien jaar. Hij
zei: “O Abu Bakr, verleng de termijn van je weddenschap en
verhoog het bedrag dat wordt ingezet.” Abu Bakr keerde terug naar
Ubayy ibn Khalaf en stelde voor om de weddenschap aan te passen.
Ubayy, die zelfverzekerd was dat de Perzen zouden blijven winnen,
ging akkoord. De nieuwe afspraak was dat de termijn werd
verlengd naar tien jaar, en de inzet werd verhoogd van tien
kamelen naar honderd kamelen. Ubayy was ervan overtuigd dat hij
de weddenschap zou winnen. Voor hem leek de overwinning van
de Romeinen ondenkbaar.

Precies zeven jaar later keerde het tij. De Romeinen herstelden zich
tegen alle verwachtingen in en behaalden een grote overwinning
op de Perzen. Dit was een directe vervulling van Allahs belofte in
de Koran. Abu Bakr ging naar Ubayy ibn Khalaf en claimde de
honderd kamelen, zoals was afgesproken.

In de tussentijd had Allah echter gokken en weddenschappen
verboden verklaard. Toen Abu Bakr de profeet raadpleegde over
wat hij met de gewonnen kamelen moest doen, zei de profeet : “Geef
ze allemaal uit op het pad van Allah.” En zo gaf Abu Bakr de
volledige winst weg ter ondersteuning van de zaak van Allah . Dit
toont de oprechte toewijding en het geloof van de metgezellen aan.
Zij waren bereid om alles wat zij bezaten in dienst van Allah te
stellen, zonder enige aarzeling.

Allah zegt in hetzelfde Koranfragment dat Zijn belofte is gebaseerd
op waarheid en dat daar geen twijfel aan is. Dit vers benadrukt de
absolute betrouwbaarheid van Allahs woorden. Allah liegt niet en
Hij verbreekt Zijn beloftes nooit. Zulke tekortkomingen, zoals het

23



breken van een belofte, horen niet bij de eigenschappen van Allah.
Toch weten de meeste mensen dit niet, omdat zij Allah niet goed
kennen zoals Hij gekend moet worden. In een ander vers zegt
Allah: “Zij hebben Allah niet gekend zoals het Hem waardig is.” Veel
mensen begrijpen de eigenschappen van Allah niet zoals het hoort.
Als ze werkelijk wisten wie Allah is, zouden ze nooit twijfelen aan
Zijn belofte.

Allah beschrijft verder de mensen die Zijn beloftes niet begrijpen:
“Zij kennen de uiterlijke vorm van het wereldse leven, maar van het
hiernamaals zijn zij onachtzaam.” Een heel diepe waarheid ligt hier
verborgen. Deze mensen mogen dan wel veel kennis hebben over
het wereldse leven - technologie, wetenschap, en innovatie - maar
hun kennis over het hiernamaals ontbreekt volledig.

Fakhruddin al-Razi geeft in zijn exegese een prachtige uitleg over
deze tegenstelling. Hij benadrukt hoe mensen zich kunnen
verliezen in wereldse zaken, terwijl zij het belang van het
hiernamaals negeren. Onze geleerden maakten altijd onderscheid
tussen twee soorten verstanden: het wereldse verstand en het
hemelse verstand. Het kan zijn dat sommige mensen een scherp
werelds verstand hebben, maar hun hemelse verstand is volledig
uitgeschakeld. En bij anderen is het juist andersom. Idealiter
zouden beide soorten verstanden actief moeten zijn, maar het
hemelse verstand moet altijd de overhand hebben. Als het wereldse
verstand sterker wordt dan het hemelse, dan lijden spirituele zaken
zoals het gebed en het geloof daaronder. Het hemelse verstand
moet uiteraard ook niet ten koste van het wereldse verstand in
stand gehouden worden, maar de schade is in dat geval wel
minimum, terwijl het tegenovergestelde ervan veel erger is.

24



Hoe dan ook, dienen we als moslims beide soorten verstanden te
gebruiken. Als we kijken naar de wereldse kennis die mensen
vandaag bezitten, zien we dat veel van de wetenschappelijke
basisprincipes en beginselen afkomstig zijn van de
moslimgeleerden. Denk aan het moderne cijfersysteem, de
geometrische principes, wiskundige formules en astronomische
instrumenten.

De hedendaagse technologische vooruitgang heeft haar wortels in
de werken van moslimwetenschappers. Hiervoor kan je terecht bij
de meesterwerken van professor Fuat Sezgin. Hij was een
internationale autoriteit op het gebied van
wetenschapsgeschiedenis (History of Science). Historisch gezien
hebben moslims wetenschappelijke ontdekkingen gedaan voor het
welzijn van de gemeenschap en de mensheid. Hun drijfveer was
altijd het vergemakkelijken van het leven en het bijdragen aan het
welzijn van anderen. Helaas is de focus van veel moderne
wetenschappers veranderd. In plaats van gericht te zijn op het
welzijn van de mensheid, is de drijfveer vaak politieke macht,
persoonlijk gewin en commercie. In de afgelopen eeuw, vooral
tijdens de wereldoorlogen, was de ontwikkeling van technologie
grotendeels gericht op het maken van wapens en het vernietigen
van tegenstanders. Technologische vooruitgang was eigenlijk een
bijproduct van deze destructieve politiek-militaire agenda’s. Als je
kijkt naar de moderne geschiedenis, dan zie je dat de ontwikkeling
van technologie vaak direct gekoppeld was aan oorlog. Hoe kunnen
we meer mensen vermoorden? Hoe kunnen we meer macht
verkrijgen? Hoe kunnen we betere propaganda voeren? Dat was de
primaire drijfveer. Dus met welke bedoelingen werden vele
technologische doorbraken geforceerd? Het was niet uit nobele
bedoelingen, maar uit streven naar meer weelde, macht en gewin.

25



Moslims hadden altijd een cruciale bijdrage geleverd aan de
wetenschap met goede bedoelingen. Zonder die bijdragen, zonder
de fundamenten die door moslimgeleerden zijn gelegd, had de
technologische vooruitgang van de afgelopen twee eeuwen niet
plaatsgevonden. Moslimgeleerden combineerden wereldse kennis
met hemelse kennis, ze werkten in harmonie. Daarom konden onze
wetenschappers destijds uitzonderlijke prestaties behalen. Onze
moslimwetenschappers, duizend jaar geleden, waren al bezig met
disciplines als robotica. Ze hadden het vermogen en de kennis om
zelfs geavanceerde wapens te ontwikkelen, maar ze hebben dat
bewust niet gedaan. Waarom? Ze wisten dat zulke uitvindingen
schadelijk zouden zijn voor de mensheid. Dit toont hun morele
verantwoordelijkheid. Ze hadden de kennis, maar kozen ervoor
deze niet te gebruiken om catastrofale en fatale gebeurtenissen te
voorkomen.

Vergelijk dit met de afgelopen eeuw. Direct na de ontdekking van
kernenergie werden chemische wapens ontwikkeld. Ze werden
niet alleen gemaakt, maar ook daadwerkelijk gebruikt. Hoe kan je
dit soort pseudowetenschappers vertrouwen? Deze oplichters!? Er
is geen harmonie in hun werk, geen morele basis. Bij devote
gelovigen daarentegen is er een balans tussen wereldse en hemelse
kennis. Bij een ongelovige wetenschapper kan je zoiets niet
verwachten, omdat hij geen hemelse motivatie heeft. Er is geen
objectieve moraliteit en intrinsieke waarde die hen kan
weerhouden van exploitatie, onderdrukking en egoistische
doeleinden.

Waarom ontbreekt die motivatie bij hen? De reden is dat ze geen
relatie hebben met Allah en het hiernamaals. Door dat gebrek is
hun relatie met de schepping ook instabiel. Het geloof bepaalt je
daden en gedrag. Zonder geloof in Allah en in het hiernamaals

26



gebruik je kennis voor egoistische doelen, zoals macht, rijkdom en
vernietiging. Kijk bijvoorbeeld naar de farmaceutische industrie.
Het draait vaak niet om de beste medicijnen maken voor de
mensheid, maar om financiéle belangen. Hoe kunnen ze meer winst
maken? Hoe kunnen ze meer controle uitoefenen? Dit is hoe
ongelovigen wetenschap gebruiken. Het gaat om macht en
exploitatie. Bij gelovigen moet de intentie echter anders zijn. Voor
een moslim gaat het erom wat Allah van hem zal vinden. Wat vindt
Allah van mijn uitvinding? Wat vindt Hijj van mijn
wetenschappelijke uitvinding? Zo hoort een gelovige te denken.
Het draait om het bijdragen aan de mensheid, om het maken van de
mooiste daden die Allah tevredenstellen.

Dit alles betekent niet dat wereldse kennis op zichzelf verkeerd is.
Het punt is dat kennis in harmonie moet zijn met het geloof in Allah
en het hiernamaals. Als kennis niet in dienst staat van Allah , wordt
het een destructieve kracht. Hasan al-Basri, een supergeleerde van
de tweede moslimgeneratie, heeft dit prachtig geillustreerd. Hij zei:
“Ik heb mensen gekend die zo vaardig waren dat ze aan een munt
konden voelen en weten wat het gewicht en de waarde ervan was,
maar diezelfde mensen verrichtten hun gebeden niet goed.” Hasan
al-Basri wil dus met deze uitspraak zeggen: “Wat heb je dan aan die
kennis?” Hij benadrukt daarmee dat wereldse vaardigheid zonder
geloof waardeloos is. Sommige mensen kennen meerdere talen,
maar als ze geen Arabisch kennen, zeg ik: eigenlijk kennen ze geen
enkele taal, want zonder Arabisch kun je de Koran niet begrijpen,
maar als iemand Arabisch kent en daarnaast andere talen leert,
uiteraard met de juiste intentie, dan is dat natuurlijk eminent en
excellent!

Zelfs als iemand een grootse wetenschapper is, een hoogleraar met
titels en publicaties in astronomie, scheikunde of geneeskunde,

27



maar geen relatie heeft met de Koran, is hij in feite onwetend. Wat
bij mensen waardevol lijkt, is bij Allah waardeloos als het geloof
ontbreekt. Bij Allah is de dienaarschap, het bewustzijn van je rol als
Zijn dienaar, leidend, niet je wereldse kennis of je titels. Dit geldt
zelfs voor islamitische wetenschappen. Als iemand veel kennis
heeft, maar geen dienaarschapsbewustzijn en godsvrees heeft, dan
is die kennis waardeloos, sterker nog, het is een groot gevaar voor
die persoon zelf en voor de gemeenschap waarin hij leeft. Dit toont
het belang van de balans tussen wereldse en hemelse kennis.

Allah zegt dus in het voornoemde vers: “Zij kennen de uiterlijke
vorm van het wereldse leven, maar over het hiernamaals zijn zij
onachtzaam.” Wat betekent dit? Het betekent dat deze mensen
misschien heel kundig zijn in wereldse zaken. Ze weten
bijvoorbeeld precies wanneer je moet oogsten, wanneer je winst
kunt maken, en hoe je handel kunt drijven. Sommige mensen
hebben een natuurlijke aanleg voor handel of bouwkunde, en ze
weten precies wat ze moeten doen, maar als het gaat om het
hiernamaals, zijn ze in een staat van onachtzaamheid. Ze denken
niet na over de dood en bereiden zich niet voor op het leven na de
dood. Wat heb je dan aan al die wereldse kennis? Het is dus
uiteindelijk waardeloos als je geen rekening houdt met het
hiernamaals. Deze leringen die voortvloeien uit dit vers zijn niet
alleen relevant, maar absoluut essentieel. Zo zie je dat zonder de
Koran het leven niet voor te stellen is. Wat zouden we doen als we
nooit deze instructies en adviezen hadden meegekregen? De Koran
is hetlichtin ons bestaan, de bron van onze wijsheid en de kern van
ons geloof.

Het is daarom de verantwoordelijkheid van elke moslim om

dagelijks profijt te halen uit de Koran. Hoe kun je een leven leiden
zonder de Koran? Hoe kun je een lezing geven zonder de Koran?

28



