
5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Koranische 

vermaningen  



6 

 

  



7 

 

 

 

 

 

 

Koranische 

vermaningen 

 

 
Enes Ulusoy 

  



8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schrijver: Enes Ulusoy 

Uitgegeven via: Brave New Books 

Jaar van uitgave: 2026 

ISBN: 9789465386201 

© Enes Ulusoy 

 

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden 

verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd 

gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige 

wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opnamen, 

of enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke 

toestemming van de auteur.  



9 

 

Inhoud 
Voorwoord .......................................................................................... 10 

De exegese van al-rūm ....................................................................... 12 

De exegese van al-ḥujurāt ................................................................ 124 

De exegese van nūḥ .......................................................................... 131 

De exegese van al-qiyāma ................................................................ 152 

De exegese van al-nabaʾ ................................................................... 181 

De exegese van ʿabasa ..................................................................... 215 

De exegese van al-burūj ................................................................... 226 

De exegese van al-takāthur .............................................................. 233 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

Voorwoord 

In dit boek heb ik een aantal Koranhoofdstukken behandeld en 

uitgelegd, gebaseerd op klassieke exegetische literatuur, met als 

doel niet alleen de betekenis van de Koran te verkennen, maar ook 

een diepere band met de Edele Koran te creëren. Dat hebben wij 

harder nodig dan ooit. Al onze spirituele en wereldse crises zijn een 

direct gevolg van het niet kennen en verwaarlozen van de Koran. 

Wij kunnen deze crises alleen oplossen indien wij ons vasthouden 

aan de Koran. 

 

In een overlevering opgenomen in al-musnad van Ahmad is gekomen dat de geliefde profeet zei: “Jibriel kwam tot mij en zei: ‘O Mohammed, waarlijk jouw volk zal uiteenwijken na jou.’ Ik zei: Wat is de uitweg, o Jibriel? Hij zei: ‘Het Boek van Allah! Daarmee zal 
Allah elke tiran verwoesten. Wie zich daaraan vastklampt, zal zich verlossen. Wie het nalaat, zal vergaan.’ Het is een beslissend woord 
en bevat geen scherts. De wonderen ervan raken niet op. Daarin zit 

het bericht van degenen voor jullie, het (huidige) oordeel onder jullie en het bericht van wat er gebeuren zal na jullie.”  
 

Er is een consensus bereikt onder de geleerden dat het 

afkeurenswaardig is om zich met iets anders dan de Koran, ook al 

is dat de hadith, bezig te houden ten koste van de studie en 

overpeinzing van de Koran. De recitatie, memorisatie, studie en 

overpeinzing van de Koran hebben de hoogste prioriteit. De vrome 

voorgangers hebben gezegd dat de hardheid van het hart met 

diverse kuren geheeld kan worden. De belangrijkste kuur onder al 

deze kuren is de recitatie van de Koran met overpeinzing en 

reflectie. Dit boek maakt dat mogelijk en introduceert de lezer tot 

deze discipline.  

 



11 

 

Geen enkel boek kan perfectie naderen. Er bestaat maar één perfect 

en onfeilbaar boek en dat is het Boek van Allah. Al-Muzani zei over 

al-Shafi’i dat hij zijn boek al-risāla tachtig keer had uitgelezen en 

elke keer fouten tegenkwam. Daarop zei al-Shafi’i: “Allah heeft bepaald dat geen enkel boek, behalve Zijn Boek, volmaakt kan zijn.” 
Deze waarheid geldt vanzelfsprekend ook voor dit werk. Wat aan 

fouten, vergissingen of tekortkomingen in dit boek te vinden is, is 

het gevolg van mijn eigen tekortschietende ego. Wat erin aan 

kennis, wijsheid en zegen te vinden is, komt van Allah alleen. Ik 

vraag Allah om dit werk van mij te aanvaarden als een 

voortdurende liefdadigheid (ṣadaqa jāriya), en mij de beloning 

ervan te schenken in het hiernamaals. Moge Allah dit boek tot een 

bron van veel goeds maken, en het dienstbaar stellen aan de 

mensheid. Amin!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

De exegese van al-rūm 

Dit Koranhoofdstuk, in het Nederlands de Romeinen, opent met een 

gebeurtenis die specifiek betrekking heeft op de Romeinen en hun 

conflict met de Perzen. Dit conflict vormt het historische kader voor 

dit hoofdstuk, waardoor het belang van deze context duidelijk 

wordt. Het hoofdstuk begint met al-ḥurūf al-muqaṭṭaʿa, ofwel de 

losgekoppelde letters.  

 

Hierover is veel geschreven en gezegd, maar de ware kennis over 

deze letters laten wij over aan Allah. Dat is de veiligste en meest 

verantwoorde weg om deze letters te benaderen. Ze behoren 

immers tot de mutashābihāt, de verzen waarvan de uitsluitende 

betekenis alleen bekend is bij Allah.  

 

Hoewel wij de diepere betekenis van deze letters overlaten aan 

Allah, kunnen we wel spreken over hun functie. Een prachtige 

verklaring is dat deze letters de aandacht van de Arabieren trekken en hen uitdagen. Hoe? Allah  lijkt met deze letters te zeggen: “Dit 

zijn de Arabische letters waarmee jullie, o Arabieren, spreken. Met 

deze zelfde letters hebben Wij de Koran geopenbaard. Als jullie 

werkelijk denken dat jullie daartoe in staat zijn, imiteer dan de Koran en breng een gelijkenis ervan voort.”  
 

De Koran nodigt de Arabieren uit om, als zij dat kunnen, iets te 

produceren wat gelijk is aan de Koran. Dit is een directe uitdaging. 

Allah  daagt hen uit door te zeggen dat de Koran is samengesteld uit 

dezelfde letters die zij dagelijks gebruiken, maar wie heeft ooit deze 

uitdaging kunnen beantwoorden? Niemand! Tot op de dag van 

vandaag is er niemand die iets heeft kunnen voortbrengen wat 

gelijk is aan zelfs het kleinste hoofdstuk van de Koran. Door de 

eeuwen heen zijn er pogingen gedaan om de Koran te imiteren, 



13 

 

maar deze zijn allemaal uitgelopen op een fiasco. De resultaten 

waren niet alleen teleurstellend, maar hebben de mensen die het 

probeerden enkel voor schut gezet. Sommigen vragen wellicht: “Hoe weten we dat niemand ooit is geslaagd in deze uitdaging?”  
 

Allah  Zelf vermeldt in de Koran dat zij niet in staat zullen zijn om 

iets vergelijkbaars te brengen. Dit is niet alleen een duidelijke 

uitspraak van Allah, maar het wordt ook ondersteund door de 

historische realiteit, want als het ooit iemand was gelukt om een 

gelijkenis te brengen, dan zou zo een grote gebeurtenis nooit 

verborgen gebleven zijn in de duisternissen van de geschiedenis, 

vooral als je de grote vijandigheid jegens de islam en de moslims 

incalculeert.  

 

De eerste Arabieren, in de tijd van de profeet Mohammed, waren 

niet eens in staat om een gelijke voort te brengen, terwijl zij de 

grootste meesters waren van de Arabische taal, laat staan de 

Arabieren na hen die hen niet eens kunnen evenaren in de 

Arabische taal. De vroege Arabieren, die de grootste meesters 

waren van de Arabische taal, moesten uiteindelijk oorlogen voeren 

tegen de profeet  en de moslims. Als zij werkelijk in staat waren 

geweest om een gelijke van de Koran te brengen, dan hadden zij 

geen oorlogen hoeven te voeren. Het uitschakelen van de profeet  

zou namelijk veel eenvoudiger zijn geweest door simpelweg een 

gelijkenis van de Koran te brengen.  

 

Denk eens na: als je in de schoenen stond van de Arabieren uit die 

tijd, wat zou dan makkelijker zijn geweest? Zou je kiezen voor 

zware oorlogen, politieke spanningen, economische boycots, en 

talloze vervolgingen? Of zou je ervoor kiezen om een tekst te 

produceren die vergelijkbaar is met de Koran? Het antwoord is 

duidelijk. Het feit dat zij deze eenvoudige weg niet konden 



14 

 

bewandelen, toont aan dat zij daartoe niet in staat waren. Vooral 

ook als je in acht neemt dat zij de meest deskundige meesters 

waren van de Arabische taal en dat hun poëzie en welsprekendheid 

ongeëvenaard waren, dan resulteert dit in een kristalhelder feit: de 

Koran is een wonder. Het is niet zomaar een tekst; het is muʿjiz, een 

wonder dat de mens zwak maakt en duidelijk aantoont dat de 

Koran geen werk is van mensenhanden. De onmacht van de 

Arabieren om de Koran te imiteren, ondanks hun meesterschap in 

de taal, is een van de grootste wonderen van de Koran. Allah  heeft 

hen uitgedaagd met iets wat binnen hun eigen expertisegebied ligt: 

de Arabische taal. Toch konden zij niet slagen. Deze onmacht 

dwingt ons te erkennen dat de Koran bovenmenselijk is en dus een 

goddelijke oorsprong heeft.  

 

De historische context versterkt dit punt. De Arabieren waren 

bereid hun levens op het spel te zetten en grote offers te brengen 

om de boodschap van de profeet  te onderdrukken, maar de 

eenvoudigste manier om hem te weerleggen - door een tekst te 

produceren die gelijk is aan de Koran - was onmogelijk voor hen. 

Dit toont aan dat de Koran geen product is van menselijke 

creativiteit, maar een wonder dat de grenzen van menselijke 

capaciteiten overstijgt. 

 De volgende verzen zijn: “De Romeinen zijn overwonnen in het 
dichtstbijzijnde/laagste land, maar na hun nederlaag zullen zij 

overwinnen, over enkele jaren. Allah komt de beslissing toe, 

vroeger en later. En op die dag zullen de gelovigen zich verheugen 

over Allahs hulp. Hij helpt wie Hij wil; Hij is de machtige, de 

barmhartige. Het is Allahs toezegging. Allah zal Zijn toezegging zeker nakomen, maar de meeste mensen weten het niet.” Deze 
passage bevat een bijzonderheid die we nu nader gaan bekijken.  



15 

 

Het gedeelte in het dichtstbijzijnde/laagste land heeft hier namelijk 

twee verschillende betekenissen. Het Arabische woord ʾ adnā is hier 

gebruikt dat dichtstbijzijnd of laagste kan betekenen. Dit 

semantische verschil heeft uiteraard invloed op de interpretatie 

van het vers. Daarom kan de betekenis op twee manieren 

weergegeven worden: het dichtstbijzijnde land of het laagste land. 

Beide interpretaties zijn mogelijk en bevatten diepe wijsheden.  

 

Als we deze betekenis verder verkennen, zien we dat er een wonder 

verborgen ligt in de geografische dimensie van het vers. In vroegere 

tijden konden mensen dit natuurlijk niet weten, maar met de 

moderne kennis van geografie en topografie zien we dat het gebied 

waar deze oorlog plaatsvond inderdaad uitzonderlijk is. Het strekt 

zich uit over een groter gebied, maar al-Quds (Jeruzalem) wordt 

vaak genoemd als dichtstbijzijnde locatie. Slechts dertig kilometer 

verderop ligt echter de Dode Zee. Wat maakt dat bijzonder? Het 

gebied rond de Dode Zee is het laagste land op aarde, gemeten op 

landniveau. Dit wonder is pas in hedendaagse tijden volledig 

begrepen. Het gaat hier niet om het laagste punt in zee, maar 

specifiek om het laagste landpunt op aarde. En ja, daar ligt ook een 

enorm wonder in verborgen. Het was niet mogelijk voor de mensen 

van die tijd om dit te achterhalen. Dit is een bewijs dat de Koran een 

goddelijke oorsprong heeft. Wanneer we dieper graven in de 

exegese van dergelijke verzen, ontdekken we keer op keer deze 

verborgen wonderen. Dit is slechts een van de vele bewijzen die 

aantonen dat de Koran werkelijk het Woord van Allah  is.   

 

Een ander wonder dat wordt onthuld in dit Koranhoofdstuk, is de 

voorspelling over de oorlog tussen de Romeinen en de Perzen. 

Hierom heb ik er ook bewust voor gekozen om dit Koranhoofdstuk 

te behandelen. Het bevat zoveel facetten van de islamitische 

geloofsleer die het geloof versterken en onze band met de Koran 



16 

 

verdiepen. Het laat kristalhelder zien dat de Koran werkelijk het 

Woord van Allah  is.  

 

Allah  zegt dat de Romeinen zijn verslagen. Ze waren in een diepe 

crisis. Economisch ging het slecht. Militair hadden ze hun 

dieptepunt bereikt. Toch zegt Allah  dat zij, na hun nederlaag, zullen 

overwinnen. Hier zien we dat Allah  de rollen omdraait en precies 

het tegenovergestelde voorspelt: de Romeinen, die door de Perzen 

werden verslagen, zullen de Perzen uiteindelijk verslaan. Dit is een 

enorme ommekeer. Alles gebeurt binnen de macht van Allah . Hij  

beslist wie succes krijgt en wanneer. Hij  hoeft daarvoor niemand 

te raadplegen, want Zijn heerschappij is absoluut.  

 

Allah  gebruikt hier in de Koran de toekomende tijd: zij zullen 

overwinnen. Dit wijst op een toekomstige overwinning. Het 

Arabische partikel sawfa wordt echter niet gebruikt, want dat duidt 

op een verdere toekomst. Dit is een taalkundige nuance. Het 

verschil in gebruik heeft een directe invloed op de betekenis van 

het vers. Allah  vertelt hiermee niet alleen aan de Arabieren en de 

moslims van die tijd over de toekomst, maar geeft ons ook lessen 

over Zijn absolute controle over alles wat gebeurt. 

 

Als we kijken naar de historische context van deze oorlogen tussen 

de Romeinen en de Perzen, zien we dat ook niet-moslim historici 

deze gebeurtenissen gedetailleerd hebben beschreven. Een van 

hen is Edward Gibbon (gest. in 1794), een prominente historicus 

die bekend is om zijn werk The History of the Decline and Fall of the 

Roman Empire. Zijn beschrijvingen komen exact overeen met het 

Koranisch narratief. Gibbon is echter niet de enige. Andere historici 

gespecialiseerd in Byzantijnse geschiedenis en archeologie, zoals 

Timothy Gregory, Paul Lemerle, Charles William Chadwick Oman, 

Dionysios Stathakopoulos, Alexander Vasiliev hebben ook 



17 

 

uitvoerig over dit onderwerp geschreven. Hun werken zijn zelfs 

vertaald in verschillende talen. Wat deze historici beschrijven, 

bevestigt en bekrachtigt de wonderen van deze Koranverzen. 

Hoewel zij geen moslims waren, konden zij niet anders dan 

erkennen dat de voorspelling in de Koran buitengewoon is. Vele 

historici en religiewetenschappers hebben moeten erkennen dat 

de gebeurtenis die door de Koran werd voorspeld, onmogelijk te 

voorzien was door menselijke kennis. 

 

De openbaring van deze verzen vond plaats in de vroege 

Mekkaanse periode. Dit wordt bevestigd door de context, de 

stilistische kenmerken, en de orale traditie die deze verzen 

ondersteunt. Deze voorspelling gebeurde in een tijd waarin de 

Romeinen geen enkele hoop hadden om te herstellen van hun 

nederlaag. Zelfs hun eigen staatsmannen geloofden niet dat ze ooit 

zouden kunnen opstaan uit de diepe crisis waarin ze verkeerden. 

 

Een andere fascinerende wending in dit verhaal is de rol van 

Heraclius, de keizer van het Romeinse Rijk. Historici hebben 

vastgesteld dat Heraclius aanvankelijk een onhandige en 

onsuccesvolle leider was, maar opeens, op een moment dat 

niemand had verwacht, transformeerde hij in een dappere en 

strategische held. Deze plotselinge verandering is opmerkelijk en 

draagt bij aan de onvoorspelbaarheid van de gebeurtenissen. 

 Hoe kon iemand zo’n complexe keten van gebeurtenissen 
voorspellen? Een oorlog tussen twee grootmachten zoals de 

Romeinen en de Perzen is geen statisch conflict. Het is een 

dynamisch proces, vol omgevingsfactoren en actoren die elk 

moment de uitkomst konden veranderen. Dit maakt de 

voorspelling in de Koran nog wonderbaarlijker. 

 



18 

 

Als we deze historische gebeurtenissen relateren aan onze eigen 

tijd, kunnen we zien dat vergelijkbare situaties nog steeds 

plaatsvinden. Denk bijvoorbeeld aan de verhouding tussen kleine 

en grote staten in conflicten. Net zoals de Romeinen en de Perzen 

destijds vochten, zien we ook nu ongelijkheden en 

machtsverschillen, maar het is Allah  die uiteindelijk bepaalt wie 

succes zal behalen.  

 

Dit alles toont aan dat de Koran geen mensenwerk is. Het bevat 

wonderen en voorspellingen die alleen uit goddelijke oorsprong 

voort kunnen komen. En dit is slechts één voorbeeld uit de rijke en 

diepe betekenis van dit Koranhoofdstuk. De lessen zijn eindeloos 

en blijven relevant, toen en nu.  

 

Laten we dit vergelijken met een actueel voorbeeld. Neem Oekraïne 

en Rusland als voorbeeld. Stel je voor dat ik nu zou zeggen dat 

Oekraïne, dat volledig in de verdrukking zit, Rusland binnen enkele 

jaren een grote nederlaag zal toebrengen. Oekraïne, dat nu 

nauwelijks hoop heeft, zou zich volledig herstellen, zonder hulp van 

buitenaf, en Rusland op eigen kracht verslaan. Het is haast absurd 

om dit te voorspellen. Stel je voor dat ik dit zeg, en de situatie blijft 

zoals die nu is. Dan zou mijn uitspraak niet alleen als nutteloos 

worden bestempeld, maar zelfs als schandalig. Mensen zouden tegen mij zeggen: “Je begrijpt niets van diplomatie, niets van militaire strategie, niets van geopolitiek!” En als het dan niet 
uitkomt, zou ik compleet voor schut staan. Dit is precies de situatie 

waarin Allah  een voorspelling doet in de Koran. Kun je nagaan hoe 

groot het risico is als we ervan uit zouden gaan dat de Koran 

geproduceerd werd door de profeet Mohammed  zelf? Als zijn 

voorspelling niet zou uitkomen, zou hij  alles verliezen. Het 

vertrouwen, de aanhang, de liefde en het respect zouden verloren 



19 

 

gaan door zo een groot fiasco. Een kwakzalver zou zoiets nooit 

riskeren!  

 

Allah  openbaart dat de Romeinen, die verslagen zijn door de 

Perzen en in een diepe crisis zitten, binnen een specifieke periode, 

namelijk tussen drie en tien jaar, het tij zullen keren. De Romeinen 

zullen hun tegenstanders overwinnen. Allah  specificeert deze 

tijdspanne zodat Zijn voorspelling een test van geloof en een teken 

van Zijn macht wordt. Het is niet minder dan drie jaar en niet meer 

dan tien jaar. Waarom heeft Allah  het niet specifieker gemaakt 

door een exacte datum te geven?  Fakhruddin al-Razi beantwoordt 

deze vraag heel mooi en verzadigend. Hij zegt dat het nieuws over 

gebeurtenissen buiten Mekka uiteindelijk terechtkomt bij de 

Mekkanen, maar de antagonisten van de profeet konden 

desinformatie en nepnieuws verspreiden als ze de exacte datum 

van de Romeinse overwinning zouden weten. Dat zou voor 

verwarring en vertekening van de waarheid kunnen zorgen. Om dit 

te voorkomen, is de exacte datum niet bekendgemaakt aan de 

mensen. Dit neemt de wonderbaarlijkheid van de voorspelling niet 

weg, gezien de onmogelijkheid van de Romeinse overwinning op de 

Perzen wegens de grote en langdurige crises waarin de Romeinen 

verkeerden. Bovendien is het praktisch onmogelijk om dit soort 

grote gebeurtenissen te reduceren tot korte tijdspanne, aangezien 

het niet om een bokswedstrijd gaat. In die tijd kon een veldslag 

soms uitlopen tot maanden door de lange afstanden, de grote 

troepen en de tijdelijke onderbrekingen wegens militaire strategie.   

 

Allah  zegt in de Koran dat alle zaken, of het nu gaat om een 

nederlaag of een overwinning, uitsluitend in Zijn macht liggen. Het 

is Allah  die beslist, ongeacht de menselijke perceptie of 

voorspellingen. De Perzen hadden eerst gewonnen van de 

Romeinen, en dat was een besluit van Allah . Later, binnen de 



20 

 

genoemde periode, zouden de Romeinen weer winnen, en ook dat 

was een besluit van Allah . Alles gebeurt onder Zijn heerschappij. 

Hiermee werden de gelovigen ook gemotiveerd door hen duidelijk 

te maken dat Allah  bepaalt wie de winnaar en verliezer is. Daarom 

dienen we Allah  alleen te aanbidden en te vereren. We dienen ons 

vertrouwen alleen op Hem te leggen. 

 

Allah  zegt verder dat op de dag dat de Romeinen winnen van de 

Perzen, de gelovigen verheugd zullen zijn. Waarom? Deze 

overwinning zou niet alleen een bevestiging zijn van de goddelijke 

voorspelling, maar zou ook samenvallen met een ander cruciaal 

moment in de islamitische geschiedenis: de overwinning van de 

moslims in de slag van Badr! Dit is ook een wonderbaarlijke 

voorspelling. In de vroege Mekkaanse periode waren de moslims in 

een zwakke en onderdrukte positie. Ze werden vervolgd en 

stonden bloot aan constante psychologische druk van de 

Mekkaanse polytheïsten. Ze gebruikten de overwinning van de 

Perzen op de Romeinen om de moslims te ontmoedigen. Ze zeiden: “Zie je hoe de Perzen steeds winnen van de Romeinen? De Perzen, 
die dichter bij ons staan, want zij zijn ook polytheïsten zoals wij, 

zijn de winnaars, terwijl de Romeinen, net als jullie, mensen van het Boek, de verliezers zijn.”  
 

Deze vergelijkingen waren bedoeld om de moslims te demotiveren 

en hen in een staat van wanhoop te plaatsen, maar Allah  kwam op 

voor de gelovigen en gaf ze hoop. Hij  openbaarde dat de Romeinen, 

tegen alle verwachtingen in, de Perzen zouden verslaan. En 

inderdaad, zeven jaar later gebeurde dit. Op dezelfde dag dat de 

Romeinen hun overwinning behaalden, wonnen de moslims de 

veldslag van Badr. Deze dubbele overwinning bracht enorme 

vreugde onder de gelovigen. Het was een bevestiging van de 

goddelijke belofte, met de hulp van Allah. Wat leren we hieruit? 



21 

 

Overwinning komt niet alleen door middelen en strategieën. De 

Romeinen herstelden zichzelf door de hulp van Allah, ondanks dat 

hun situatie hopeloos leek. Allah helpt wie Hij wil, en Zijn hulp 

overstijgt de beperkingen van materiële middelen. Voor de 

moslims geldt hetzelfde. Het succes van de moslims in de vroege 

islamitische geschiedenis kan niet worden verklaard door hun 

fysieke of materiële kracht. Ze waren klein in aantal, hadden geen 

geavanceerde wapens, en leefden vaak in armoede. Sommige 

metgezellen hadden niet eens voldoende kleding om hun lichamen 

te bedekken. En toch werden zij binnen een kwart eeuw de 

meesters van de wereld. Dit kan niet worden verklaard door 

menselijke kracht of historische logica. Dit is de hulp van Allah . De 

hulp van Allah  komt echter niet zomaar! Het vereist 

gehoorzaamheid aan Zijn regels en een oprechte toewijding aan Zijn boodschap. Allah  zegt in de Koran: “Als jullie Allah helpen, zal Hij jullie helpen.” Wat betekent het om Allah  te helpen? Het 
betekent leven volgens Zijn regels, Zijn wetten naleven, en het 

voorbeeld van de profeet  volgen. Alleen door deze toewijding kan 

de hulp van Allah  worden verdiend.  

 

Helaas ontbreekt het de moslimwereld vandaag de dag aan deze 

toewijding. Hoewel we over materiële middelen beschikken - geld, 

grondstoffen, technologie, bemanning - ontbreekt de spirituele 

verbinding die nodig is om Allahs hulp te verkrijgen. Dit is een 

cruciale les die we uit dit Koranfragment kunnen trekken. De 

Romeinen kregen Allahs genade, hoewel ze ongelovig waren, 

omdat Hij  bepaalt wie Hij  helpt in deze wereld, maar de 

uiteindelijke genade, die van het hiernamaals, is uitsluitend voor 

degenen die Hem gehoorzamen en in Hem geloven. Bovendien 

gelden er andere goddelijke omgangsvormen voor de ongelovigen.  

 



22 

 

Allah  zegt in de Koran: “Allah verbreekt Zijn belofte niet.” De 
belofte van Allah  is absoluut, zonder enige twijfel. Het is een 

diepgaande en zekere waarheid. Deze belofte is een bevestiging van 

Zijn goddelijke controle over alle zaken. De overwinning van de 

Romeinen en de gelijktijdige overwinning van de moslims in Badr 

waren voorbeelden van hoe Allah  Zijn belofte waarmaakt. Deze 

gebeurtenissen tonen aan dat alles gebeurt volgens Zijn wil. 

 

De Romeinse overwinning, die onmogelijk leek, vond plaats binnen 

de genoemde periode. Het was een belofte van Allah , en Hij  maakte 

die waar. Dit herinnert ons eraan dat Allah  altijd Zijn dienaren 

helpt, mits zij Hem gehoorzamen en Zijn wetten naleven. Zijn hulp 

overstijgt menselijke logica, materiële middelen, en geopolitieke 

strategieën. Het is een goddelijke interventie die alleen kan worden 

verkregen door oprechte overgave aan Zijn wil. 

 

De gezegende metgezel Abu Bakr hoorde in de Mekkaanse tijd, toen 

de moslims zich in een zwakke en onderdrukte positie bevonden, 

over de openbaring van deze verzen. De voorspelling in deze 

verzen leek tegen alle logica in, gezien de positie van de Romeinen 

destijds. Abu Bakr, met een onwankelbaar geloof in Allahs woord, 

voelde zich geïnspireerd en gedreven om dit te verdedigen. Hij ging 

naar Ubayy ibn Khalaf, een vooraanstaande leider van de 

Mekkaanse polytheïsten, die bekend stond om zijn vijandigheid 

jegens de moslims. Abu Bakr sprak hem aan en zei: “Jullie bedreigen ons, maar laten we een weddenschap aangaan.” Op dat 
moment was wedden nog niet verboden. Het was een toegestane 

praktijk, hoewel het later verboden werd. Abu Bakr stelde voor om 

een weddenschap af te sluiten: als de Romeinen binnen drie jaar 

zouden winnen van de Perzen, zou hij tien kamelen ontvangen van 

Ubayy ibn Khalaf. Als de voorspelling niet zou plaatsvinden, zou 

Abu Bakr tien kamelen weggeven aan hem. Na het sluiten van deze 



23 

 

weddenschap ging Abu Bakr naar de profeet om hem hierover te 

vertellen. De profeet  legde hem uit dat het woord Arabische woord 

in het Koranvers duidt op een periode tussen drie en tien jaar. Hij  zei: “O Abu Bakr, verleng de termijn van je weddenschap en verhoog het bedrag dat wordt ingezet.” Abu Bakr keerde terug naar 

Ubayy ibn Khalaf en stelde voor om de weddenschap aan te passen. 

Ubayy, die zelfverzekerd was dat de Perzen zouden blijven winnen, 

ging akkoord. De nieuwe afspraak was dat de termijn werd 

verlengd naar tien jaar, en de inzet werd verhoogd van tien 

kamelen naar honderd kamelen. Ubayy was ervan overtuigd dat hij 

de weddenschap zou winnen. Voor hem leek de overwinning van 

de Romeinen ondenkbaar.  

 

Precies zeven jaar later keerde het tij. De Romeinen herstelden zich 

tegen alle verwachtingen in en behaalden een grote overwinning 

op de Perzen. Dit was een directe vervulling van Allahs belofte in 

de Koran. Abu Bakr ging naar Ubayy ibn Khalaf en claimde de 

honderd kamelen, zoals was afgesproken. 

 

In de tussentijd had Allah echter gokken en weddenschappen 

verboden verklaard. Toen Abu Bakr de profeet  raadpleegde over wat hij met de gewonnen kamelen moest doen, zei de profeet : “Geef ze allemaal uit op het pad van Allah.” En zo gaf Abu Bakr de 

volledige winst weg ter ondersteuning van de zaak van Allah . Dit 

toont de oprechte toewijding en het geloof van de metgezellen aan. 

Zij waren bereid om alles wat zij bezaten in dienst van Allah  te 

stellen, zonder enige aarzeling. 

 

Allah  zegt in hetzelfde Koranfragment dat Zijn belofte is gebaseerd 

op waarheid en dat daar geen twijfel aan is. Dit vers benadrukt de 

absolute betrouwbaarheid van Allahs woorden. Allah  liegt niet en 

Hij  verbreekt Zijn beloftes nooit. Zulke tekortkomingen, zoals het 



24 

 

breken van een belofte, horen niet bij de eigenschappen van Allah . 
Toch weten de meeste mensen dit niet, omdat zij Allah  niet goed 

kennen zoals Hij  gekend moet worden. In een ander vers zegt 

Allah: “Zij hebben Allah niet gekend zoals het Hem waardig is.” Veel 
mensen begrijpen de eigenschappen van Allah  niet zoals het hoort. 

Als ze werkelijk wisten wie Allah  is, zouden ze nooit twijfelen aan 

Zijn belofte.  

 

Allah  beschrijft verder de mensen die Zijn beloftes niet begrijpen: “Zij kennen de uiterlijke vorm van het wereldse leven, maar van het hiernamaals zijn zij onachtzaam.” Een heel diepe waarheid ligt hier 
verborgen. Deze mensen mogen dan wel veel kennis hebben over 

het wereldse leven - technologie, wetenschap, en innovatie - maar 

hun kennis over het hiernamaals ontbreekt volledig.   

 

Fakhruddin al-Razi geeft in zijn exegese een prachtige uitleg over 

deze tegenstelling. Hij benadrukt hoe mensen zich kunnen 

verliezen in wereldse zaken, terwijl zij het belang van het 

hiernamaals negeren. Onze geleerden maakten altijd onderscheid 

tussen twee soorten verstanden: het wereldse verstand en het 

hemelse verstand. Het kan zijn dat sommige mensen een scherp 

werelds verstand hebben, maar hun hemelse verstand is volledig 

uitgeschakeld. En bij anderen is het juist andersom. Idealiter 

zouden beide soorten verstanden actief moeten zijn, maar het 

hemelse verstand moet altijd de overhand hebben. Als het wereldse 

verstand sterker wordt dan het hemelse, dan lijden spirituele zaken 

zoals het gebed en het geloof daaronder. Het hemelse verstand 

moet uiteraard ook niet ten koste van het wereldse verstand in 

stand gehouden worden, maar de schade is in dat geval wel 

minimum, terwijl het tegenovergestelde ervan veel erger is.  

 



25 

 

Hoe dan ook, dienen we als moslims beide soorten verstanden te 

gebruiken. Als we kijken naar de wereldse kennis die mensen 

vandaag bezitten, zien we dat veel van de wetenschappelijke 

basisprincipes en beginselen afkomstig zijn van de 

moslimgeleerden. Denk aan het moderne cijfersysteem, de 

geometrische principes, wiskundige formules en astronomische 

instrumenten.  

 

De hedendaagse technologische vooruitgang heeft haar wortels in 

de werken van moslimwetenschappers. Hiervoor kan je terecht bij 

de meesterwerken van professor Fuat Sezgin. Hij was een 

internationale autoriteit op het gebied van 

wetenschapsgeschiedenis (History of Science). Historisch gezien 

hebben moslims wetenschappelijke ontdekkingen gedaan voor het 

welzijn van de gemeenschap en de mensheid. Hun drijfveer was 

altijd het vergemakkelijken van het leven en het bijdragen aan het 

welzijn van anderen. Helaas is de focus van veel moderne 

wetenschappers veranderd. In plaats van gericht te zijn op het 

welzijn van de mensheid, is de drijfveer vaak politieke macht, 

persoonlijk gewin en commercie. In de afgelopen eeuw, vooral 

tijdens de wereldoorlogen, was de ontwikkeling van technologie 

grotendeels gericht op het maken van wapens en het vernietigen 

van tegenstanders. Technologische vooruitgang was eigenlijk een 

bijproduct van deze destructieve politiek-militaire agenda’s. Als je 
kijkt naar de moderne geschiedenis, dan zie je dat de ontwikkeling 

van technologie vaak direct gekoppeld was aan oorlog. Hoe kunnen 

we meer mensen vermoorden? Hoe kunnen we meer macht 

verkrijgen? Hoe kunnen we betere propaganda voeren? Dat was de 

primaire drijfveer. Dus met welke bedoelingen werden vele 

technologische doorbraken geforceerd? Het was niet uit nobele 

bedoelingen, maar uit streven naar meer weelde, macht en gewin.  

 



26 

 

Moslims hadden altijd een cruciale bijdrage geleverd aan de 

wetenschap met goede bedoelingen. Zonder die bijdragen, zonder 

de fundamenten die door moslimgeleerden zijn gelegd, had de 

technologische vooruitgang van de afgelopen twee eeuwen niet 

plaatsgevonden. Moslimgeleerden combineerden wereldse kennis 

met hemelse kennis, ze werkten in harmonie. Daarom konden onze 

wetenschappers destijds uitzonderlijke prestaties behalen. Onze 

moslimwetenschappers, duizend jaar geleden, waren al bezig met 

disciplines als robotica. Ze hadden het vermogen en de kennis om 

zelfs geavanceerde wapens te ontwikkelen, maar ze hebben dat 

bewust niet gedaan. Waarom? Ze wisten dat zulke uitvindingen 

schadelijk zouden zijn voor de mensheid. Dit toont hun morele 

verantwoordelijkheid. Ze hadden de kennis, maar kozen ervoor 

deze niet te gebruiken om catastrofale en fatale gebeurtenissen te 

voorkomen.  

 

Vergelijk dit met de afgelopen eeuw. Direct na de ontdekking van 

kernenergie werden chemische wapens ontwikkeld. Ze werden 

niet alleen gemaakt, maar ook daadwerkelijk gebruikt. Hoe kan je 

dit soort pseudowetenschappers vertrouwen? Deze oplichters!? Er 

is geen harmonie in hun werk, geen morele basis. Bij devote 

gelovigen daarentegen is er een balans tussen wereldse en hemelse 

kennis. Bij een ongelovige wetenschapper kan je zoiets niet 

verwachten, omdat hij geen hemelse motivatie heeft. Er is geen 

objectieve moraliteit en intrinsieke waarde die hen kan 

weerhouden van exploitatie, onderdrukking en egoïstische 

doeleinden.  

 

Waarom ontbreekt die motivatie bij hen? De reden is dat ze geen 

relatie hebben met Allah en het hiernamaals. Door dat gebrek is 

hun relatie met de schepping ook instabiel. Het geloof bepaalt je 

daden en gedrag. Zonder geloof in Allah en in het hiernamaals 



27 

 

gebruik je kennis voor egoïstische doelen, zoals macht, rijkdom en 

vernietiging. Kijk bijvoorbeeld naar de farmaceutische industrie. 

Het draait vaak niet om de beste medicijnen maken voor de 

mensheid, maar om financiële belangen. Hoe kunnen ze meer winst 

maken? Hoe kunnen ze meer controle uitoefenen? Dit is hoe 

ongelovigen wetenschap gebruiken. Het gaat om macht en 

exploitatie. Bij gelovigen moet de intentie echter anders zijn. Voor 

een moslim gaat het erom wat Allah  van hem zal vinden. Wat vindt 

Allah van mijn uitvinding? Wat vindt Hij  van mijn 

wetenschappelijke uitvinding? Zo hoort een gelovige te denken. 

Het draait om het bijdragen aan de mensheid, om het maken van de 

mooiste daden die Allah  tevredenstellen.  

 

Dit alles betekent niet dat wereldse kennis op zichzelf verkeerd is. 

Het punt is dat kennis in harmonie moet zijn met het geloof in Allah  

en het hiernamaals. Als kennis niet in dienst staat van Allah , wordt 

het een destructieve kracht. Hasan al-Basri, een supergeleerde van 

de tweede moslimgeneratie, heeft dit prachtig geïllustreerd. Hij zei: “Ik heb mensen gekend die zo vaardig waren dat ze aan een munt 
konden voelen en weten wat het gewicht en de waarde ervan was, 

maar diezelfde mensen verrichtten hun gebeden niet goed.” Hasan 

al-Basri wil dus met deze uitspraak zeggen: “Wat heb je dan aan die kennis?” Hij benadrukt daarmee dat wereldse vaardigheid zonder 
geloof waardeloos is. Sommige mensen kennen meerdere talen, 

maar als ze geen Arabisch kennen, zeg ik: eigenlijk kennen ze geen 

enkele taal, want zonder Arabisch kun je de Koran niet begrijpen, 

maar als iemand Arabisch kent en daarnaast andere talen leert, 

uiteraard met de juiste intentie, dan is dat natuurlijk eminent en 

excellent!  

 

Zelfs als iemand een grootse wetenschapper is, een hoogleraar met 

titels en publicaties in astronomie, scheikunde of geneeskunde, 



28 

 

maar geen relatie heeft met de Koran, is hij in feite onwetend. Wat 

bij mensen waardevol lijkt, is bij Allah waardeloos als het geloof 

ontbreekt. Bij Allah is de dienaarschap, het bewustzijn van je rol als 

Zijn dienaar, leidend, niet je wereldse kennis of je titels. Dit geldt 

zelfs voor islamitische wetenschappen. Als iemand veel kennis 

heeft, maar geen dienaarschapsbewustzijn en godsvrees heeft, dan 

is die kennis waardeloos, sterker nog, het is een groot gevaar voor 

die persoon zelf en voor de gemeenschap waarin hij leeft. Dit toont 

het belang van de balans tussen wereldse en hemelse kennis. 

 Allah zegt dus in het voornoemde vers: “Zij kennen de uiterlijke 
vorm van het wereldse leven, maar over het hiernamaals zijn zij onachtzaam.” Wat betekent dit? Het betekent dat deze mensen 
misschien heel kundig zijn in wereldse zaken. Ze weten 

bijvoorbeeld precies wanneer je moet oogsten, wanneer je winst 

kunt maken, en hoe je handel kunt drijven. Sommige mensen 

hebben een natuurlijke aanleg voor handel of bouwkunde, en ze 

weten precies wat ze moeten doen, maar als het gaat om het 

hiernamaals, zijn ze in een staat van onachtzaamheid. Ze denken 

niet na over de dood en bereiden zich niet voor op het leven na de 

dood. Wat heb je dan aan al die wereldse kennis? Het is dus 

uiteindelijk waardeloos als je geen rekening houdt met het 

hiernamaals. Deze leringen die voortvloeien uit dit vers zijn niet 

alleen relevant, maar absoluut essentieel. Zo zie je dat zonder de 

Koran het leven niet voor te stellen is. Wat zouden we doen als we 

nooit deze instructies en adviezen hadden meegekregen? De Koran 

is het licht in ons bestaan, de bron van onze wijsheid en de kern van 

ons geloof.  

 

Het is daarom de verantwoordelijkheid van elke moslim om 

dagelijks profijt te halen uit de Koran. Hoe kun je een leven leiden 

zonder de Koran? Hoe kun je een lezing geven zonder de Koran? 


