
Vlaams.





Vlaams.

Over wie we zijn, waar we vandaan komen 
en wat ons verbindt

James Froeyen



Schrijver: James Frederic Froeyen

© James Frederic Froeyen



Inleiding................................................................................................................................................5

Hoofdstuk 1: Identiteit is geen slogan ..................................................................................11

Wat is culturele identiteit?....................................................................................................11

Identiteit, cultuur, waarden en normen..........................................................................13

Waarom identiteit vandaag zo beladen is ......................................................................14

Vlaanderen als casus ...............................................................................................................16

Hoofdstuk 2: De Vlaamse Geschiedenis ...............................................................................21

De Romeinen en Belgica.........................................................................................................21

De Middeleeuwen .....................................................................................................................23

Graafschap Vlaanderen. ....................................................................................................23

Hertogdom Brabant. ...........................................................................................................25

Graafschap Loon. ..................................................................................................................28

De Bourgondische Tijd ...........................................................................................................31

Spaanse Nederlanden .............................................................................................................34

Oostenrijkse Nederlanden ....................................................................................................37

Napoleon en de Franse Overheersing..............................................................................39

Nederlandse Unificatie ...........................................................................................................42

Belgische onafhankelijkheid ................................................................................................44

De Vlaamse Beweging.............................................................................................................47

Vlaanderen als Belgische deelstaat ...................................................................................49

Hoofdstuk 3: Een land van steden..........................................................................................53

Middeleeuws Vlaanderen als stedelijk netwerk..........................................................53

Burgerschap en mentaliteit ..................................................................................................55

Handel als cultuurdrager.......................................................................................................56

Hoofdstuk 4: Vlaanderen tussen België en Europa.........................................................59

Identiteit en schaal: waarom context ertoe doet ........................................................59

Vlaanderen binnen België: identiteit zonder centrum .............................................61

Europese integratie en Vlaamse eigenheid ...................................................................63

Vlaamse identiteit als civiel model....................................................................................65



Vlaanderen als volwassen regio .........................................................................................68

Hoofdstuk 5: Vlaanderen en Nederland: verwantschap zonder samenvallen....71

De mythe van de vanzelfsprekende verwantschap ...................................................71

Religie en mentaliteit ..............................................................................................................73

Communicatiecultuur en conflict.......................................................................................75

Taalgebruik als cultuurdrager.............................................................................................77

Verschil zonder vijandschap................................................................................................79

Hoofdstuk 6: Religie, taal en macht .......................................................................................81

Katholicisme en dagelijkse cultuur ...................................................................................81

Rituelen ....................................................................................................................................81

Moraal .......................................................................................................................................82

Sociale Controle ....................................................................................................................84

Taal als machtsinstrument ...................................................................................................86

Frans als elite-taal................................................................................................................86

Vlaams/Nederlands als volkstaal .................................................................................88

De Vlaamse Beweging.............................................................................................................90

Geschiedenis ..........................................................................................................................90

Cultureel, niet louter politiek..........................................................................................93

Onderwijs en taalstrijd ......................................................................................................95

Identiteit via emancipatie ................................................................................................97

Hoofdstuk 7: Rituelen, symbolen en collectief geheugen..........................................101

Waarom Vlaanderen weinig staatsrituelen kent......................................................101

Lokale feesten, processies, kermissen, sport .............................................................103

De Vlaamse vlag: symbool zonder canon.....................................................................105

Oorlog, collaboratie en stil geheugen ............................................................................107

Humor, zelfspot en ironie als identiteitsstrategie....................................................109

Waarom stilte soms meer zegt dan herdenking .......................................................111

Hoofdstuk 8: Mythen, symbolen en collectief geheugen............................................115

De Vlaamse Leeuw.................................................................................................................115



De Guldensporenslag............................................................................................................117

Literatuur en identiteit ........................................................................................................119

Hoofdstuk 9: Provincies als culturele ecosystemen.....................................................125

West-Vlaanderen....................................................................................................................125

Dialectvastheid...................................................................................................................125

Arbeidsethos .......................................................................................................................126

Lokale verbondenheid ....................................................................................................128

Oost-Vlaanderen.....................................................................................................................131

Gentse eigenzinnigheid...................................................................................................131

Uitbundigheid .....................................................................................................................132

Politiek en cultuur.............................................................................................................134

Antwerpen.................................................................................................................................138

Handelsmentaliteit ...........................................................................................................138

‘T Stad.....................................................................................................................................140

Zelfbeeld en imago............................................................................................................142

Vlaams-Brabant ......................................................................................................................144

Pendelregio ..........................................................................................................................144

Invloed Brussel...................................................................................................................146

Verstedelijking ...................................................................................................................147

Limburg ......................................................................................................................................150

Late industrialisering ......................................................................................................150

Mijnverleden .......................................................................................................................152

Gemeenschapszin..............................................................................................................153

Hoofdstuk 10: Stad versus platteland ................................................................................157

Leefwereld en identiteit ......................................................................................................157

Gemeenschapszin..............................................................................................................157

Individualisering ...............................................................................................................158

Politieke en culturele voorkeuren ..................................................................................160

Mobiliteit en verandering...................................................................................................162



Verstedelijking van het platteland.............................................................................162

Suburbane identiteiten ...................................................................................................164

Hoofdstuk 11: Taal als identiteitsdrager ..........................................................................167

Dialecten en sociolecten......................................................................................................167

Status en identiteit............................................................................................................167

Verdwijning of transformatie? ....................................................................................169

Standaardnederlands vs tussentaal ...............................................................................171

Media-invloed .....................................................................................................................171

Generatieverschillen........................................................................................................173

Hoofdstuk 12: Brussel als culturele paradox..................................................................175

Historisch Vlaams, hedendaags meertalig ..................................................................175

Verfransing...........................................................................................................................175

Institutionele breuklijnen..............................................................................................177

Vlaamse aanwezigheid vandaag ......................................................................................179

Brussel als verloren Stad ....................................................................................................181

Hoofdstuk 13: Wat typeert de Vlaming vandaag? ........................................................187

Universele westerse waarden ..........................................................................................187

De Waarden van de Verlichting ..................................................................................187

Individuele vrijheid ..........................................................................................................189

Democratische waarden.................................................................................................191

Gelijkheid en tolerantie ..................................................................................................193

Wederkeringheid en wederzijdig respect ..............................................................195

Rechtvaardigheid ..............................................................................................................197

Dialoog ...................................................................................................................................199

Werk en verantwoordelijkheid........................................................................................202

Arbeidsethos .......................................................................................................................202

Zelfredzaamheid ................................................................................................................203

Gemeenschapszin en privacy............................................................................................206

“Doe maar normaal”.........................................................................................................206



Sociale controle vs vrijheid ...........................................................................................208

Humor, bescheidenheid en conflictvermijding .........................................................210

Hoofdstuk 14: Literatuur, canon en verbeelding ..........................................................213

Waarom literatuur ertoe doet ..........................................................................................213

Vlaamse literatuur als emancipatieproject .................................................................215

Ontmanteling van identiteit na 1968 ............................................................................217

Het Vlaamse Canon................................................................................................................219

Hoofdstuk 15: Media, digitalisering en identiteit .........................................................221

Vlaamse media en zelfbeeld ..............................................................................................221

Sociale media en fragmentatie .........................................................................................223

Subculturen..........................................................................................................................223

Echo chambers ...................................................................................................................225

Hoofdstuk 16: Populaire cultuur en alledaags Vlaams-zijn......................................229

Televisie, humor en herkenning ......................................................................................229

Sport (voetbal, wielrennen) als gemeenschapsdrager ..........................................231

Eten, cafés, verenigingen ....................................................................................................233

Jeugdtaal en identiteit ..........................................................................................................235

Sociale media en nieuwe Vlaamse codes .....................................................................237

Hoofdstuk 17: De toekomst van Vlaamse identiteit.....................................................241

Migratie en culturele vermenging...................................................................................241

Europese en globale context .............................................................................................243

Beschermen van Vlaamse Identiteit, cultuur en waarden ...................................245

Hoofdstuk 18: Identiteit zonder mythe: naar een volwassen Vlaams zelfbeeld
.............................................................................................................................................................249

Identiteit voorbij folklore en emotie .............................................................................249

De functionele kern van de Vlaamse identiteit .........................................................250

Identiteit en verandering: wat kan bewegen, wat niet ..........................................252

Zonder identiteit geen toekomst .....................................................................................254

Referenties .....................................................................................................................................257





5

Inleiding

Wie vandaag over Vlaamse identiteit wil spreken, stapt een landschap binnen 
dat zich nooit in één blik laat vatten. Vlaanderen is geen natie met een canon, 
geen cultuur die zichzelf ordent rond één oorsprongsmythe, geen gemeenschap 
die zich eenvoudig laat definiëren. Het is een regio die gegroeid is in lagen, in 
stemmen, in steden en dorpen die elk hun eigen ritme, geschiedenis en 
gevoeligheden hebben. Een plek die altijd in beweging was—economisch, 
cultureel, taalkundig—en die precies daardoor zo moeilijk vast te grijpen is. 
Vlaamse identiteit bestaat, maar ze bestaat nooit op één plek tegelijk. Ze wisselt 
van gedaante naargelang wie kijkt, van waar men kijkt, en in welke tijd.

Dit boek is geschreven vanuit de overtuiging dat identiteit geen gegeven is, 
maar een proces. Ze vormt zich in de dagelijkse omgang: in hoe mensen 
spreken, in de manier waarop ze zich tot elkaar verhouden, in de waarden en 
gewoonten die nooit expliciet worden onderwezen maar toch generaties lang 
worden doorgegeven. Identiteit is niet wat mensen zeggen dat ze zijn, maar wat 
ze bijna zonder nadenken doen. Ze zit in de vanzelfsprekendheid van het 
alledaagse, in de stiltes die een gesprek dragen, in de humor die spanning 
breekt, in de ritmes die eeuwenoud zijn en tegelijk onherkenbaar modern.

In Vlaanderen krijgt dat proces een bijzonder reliëf omdat de regio nooit een 
klassieke natiestaat werd. Ze groeide niet rond één vorst, één taal of één macht, 
maar rond een netwerk van steden die al in de middeleeuwen intens verweven 
waren met de wereld buiten hen. Brugge, Gent, Antwerpen, later ook Leuven en 
Brussel: ze waren economische magneten, meertalige kruispunten, 
broedplaatsen van burgerschap en pragmatiek. Vanuit die stedelijke logica is 
een mentaliteit gegroeid die tot vandaag doorwerkt: wantrouwen tegenover 
centraal gezag, vertrouwen in lokale zelforganisatie, openheid naar de wereld 
gecombineerd met sterke lokale wortels. Het zijn geen mythes maar sporen van 
een geschiedenis waarin handel, overleg en stedelijke autonomie belangrijker 
waren dan grote staatsverhalen.

Die openheid betekende niet dat Vlaanderen een vormeloze ruimte was. 
Integendeel: ze creëerde een culturele dichtheid waarin taal, religie, arbeid en 
sociale structuren langzaam maar diep in het leven verankerd raakten. Het 
katholieke ritme van feestdagen, stilte, gematigdheid en gemeenschap; de 
dialecten die lokale gehechtheid vormgaven; de arbeidsethos die generaties 



6

leerde dat waardigheid vooral iets is wat men doet, niet wat men zegt; de 
omgangsvormen waarin voorzichtigheid en nuance vanzelfsprekend zijn 
geworden—ze vormen een geheel dat herkenbaar is, ook al kan niemand het 
volledig definiëren. Vlaanderen heeft geen eenduidige kern, maar wél een 
gelaagde ondertoon.

Die ondertoon is tegelijk historisch en actueel. De taalstrijd die het samengaan 
van twee taalgemeenschappen in België decennialang bepaalde, zit nog steeds 
verankerd in de gevoeligheid rond taal als toegang tot waardigheid. De cultuur 
van bottom฀up organisatie—verenigingen, fanfares, sportclubs, 
jeugdbewegingen—blijft het sociale weefsel dragen. En in Brussel, de stad die 
tegelijk historisch Vlaams en hedendaags meertalig is, komt die gelaagdheid het 
scherpst aan het licht: identiteit is er nooit vanzelfsprekend, maar altijd 
onderhandeling. Brussel is daardoor geen uitzondering, maar een vergrootglas: 
het laat zien hoe Vlaanderen functioneert in een wereld waar meertaligheid en 
superdiversiteit niet langer bijzonder zijn, maar de regel.

Tegelijk groeien nieuwe identiteiten uit fenomenen die nog geen generatie oud 
zijn. Digitalisering en globalisering hebben een culturele ruimte gecreëerd 
waarin jongeren moeiteloos schakelen tussen dialect, tussentaal, Engels en 
straattaal. Sociale media hebben een nieuwe Vlaamse expressiviteit mogelijk 
gemaakt—ironisch, speels, lyrisch en hyperlokaal tegelijk. Populaire cultuur, 
televisie, sport en eten zijn dragers geworden van herkenning die vaak sterker 
werkt dan officiële symbolen. Het alledaagse ritueel weegt meer dan de vlag, de 
humor meer dan het discours, de zachte codes van omgang meer dan grote 
woorden over identiteit.

Dat alles maakt Vlaamse identiteit vandaag paradoxaal. Ze is herkenbaar maar 
moeilijk te benoemen. Ze is breed gedeeld maar nergens uniform. Ze leeft in 
een veelheid van registers: in West฀Vlaamse dialectvastheid en Limburgse 
gemeenschapszin, in Gentse eigenzinnigheid en Antwerpse bravoure, in 
Brusselse meertaligheid en Vlaams฀Brabantse pendelcultuur. Vlaanderen is 
geen verzameling van één cultuur, maar een mozaïek van regio’s die elkaar 
versterken door hun verschillen. Identiteit is hier niet één stem, maar een 
polyfonie.

We proberen deze polyfonie te begrijpen zonder ze te reduceren. We 
verkennen hoe identiteit ontstaat in taal en macht, in religieuze erfenissen, in 
rituelen en stilte, in symbolen en mythen, in populaire cultuur, in jeugdtaal en 
digitale expressie. We kijken naar steden en provincies, naar historische 



7

wortels en hedendaagse verschuivingen, naar de spanning tussen lokale 
verbondenheid en internationale oriëntatie. We beschrijven niet alleen wat 
Vlaanderen was, maar vooral wat het is geworden: een regio waarin identiteit 
geen strijdkreet hoeft te zijn, maar een uitnodiging om te begrijpen hoe mensen 
samenleven in een complexe wereld.

Dit is geen pleidooi voor een afgelijnde Vlaamse identiteit. Het probeert geen 
definitie te geven die de veelheid versmalt, noch een ideologisch project te 
promoten. We willen tonen hoe Vlaamse identiteit functioneert: als een 
culturele praktijk die zich voortdurend aanpast, die geworteld is in het gewone, 
en die zichzelf telkens opnieuw uitvindt. Vlaanderen is geen gesloten verhaal, 
maar een open weefsel. Een regio die misschien juist door het ontbreken van 
één grote identiteit, een rijke, veelstemmige identiteit heeft ontwikkeld.

Wie Vlaanderen wil begrijpen, moet luisteren naar de lagen, niet alleen naar de 
woorden. Dit boek probeert die lagen te ontvouwen—met nieuwsgierigheid, 
met nuance, met de rust die nodig is om voorbij slogans te kijken. Identiteit is 
nooit een antwoord, maar altijd een vraag. En het zijn precies die vragen die 
Vlaanderen vandaag uitdagen én verrijken.



8



9

DEEL I: Wat bedoelen we met 
Vlaamse identiteit?



10



11

Hoofdstuk 1: Identiteit is geen slogan

Wat is culturele identiteit?

Identiteit laat zich nooit vastpinnen als een enkelvoudige waarheid. Ze ontstaat 
niet in een laboratorium, en al helemaal niet in een politieke slogan. Ze groeit in 
lagen, in ervaringen, in verhalen die mensen over zichzelf en anderen vertellen. 
Wanneer we spreken over culturele identiteit, hebben we het daarom minder 
over een vaste eigenschap dan over een voortdurend proces. Het is iets dat we 
samen construeren, bewust en onbewust, terwijl we leven, werken, spreken en 
ons tot elkaar verhouden. In Vlaanderen gebeurt dat proces al eeuwenlang in 
een omgeving waar steden, dorpen, landsgrenzen, talen en 
machtsverhoudingen elkaar steeds opnieuw herschikken.

Het idee dat identiteit een sociaal construct is, betekent niet dat ze vrijblijvend 
of ‘verzonnen’ is. Het betekent dat identiteit vorm krijgt in interactie: tussen 
individuen onderling, tussen gemeenschappen, en tussen mensen en de 
bredere structuren waarin ze leven. Kinderen die in Limburg opgroeien, horen 
andere klanken, ritmes en gewoonten dan kinderen in het Waasland of in de 
rand rond Brussel, en toch herkennen ze elkaar als deel van eenzelfde cultureel 
veld. Wat men als vanzelfsprekend beschouwt – de manier waarop mensen 
begroeten, hoe ze spreken over werk of familie, welke humor ze delen – wordt 
aangeleerd zonder dat iemand ooit zegt: zo hoort het. Het is de onuitgesproken 
taal van het dagelijks leven die mee bepaalt wie we zijn en bij wie we vinden 
dat we horen.

Binnen dat proces bewegen mensen voortdurend tussen hun individuele 
identiteit en de collectieve identiteiten die hen omringen. Individuele identiteit 
gaat over persoonlijke keuzes, karakter, levensloop, maar die bestaan nooit 
volledig los van de groepen waarin iemand zich beweegt. Een inwoner van 
Antwerpen die met trots over zijn stad spreekt, doet dat vanuit een 
persoonlijke beleving, maar ook vanuit een traditie van stedelijke fierheid die al 
generaties meegaat. Een West-Vlaming die op zijn dialect staat, kiest daar 
individueel voor, maar dat dialect is tegelijk een sociaal kompas, een 
herkenningsteken binnen een bredere gemeenschap. Zelfs wie beweert niets 
met “Vlaamse identiteit” te hebben, beweegt in een landschap waar culturele 
patronen hem of haar toch beïnvloeden: in taalgebruik, omgangsvormen, 
verwachtingen in werk en samenleving. Individueel en collectief zijn geen 
tegenpolen, maar communicerende vaten.



12

Wie culturele identiteit wil begrijpen, moet vooral de dynamiek erkennen 
waarmee ze zich vormt en hervormt. Identiteit is nooit klaar. Ze reageert op 
migratie, economische veranderingen, technologische doorbraken en politieke 
spanningen. Een dorp kan in één generatie een heel andere samenstelling 
krijgen, maar toch blijven bepaalde gewoonten hardnekkig doorleven. Een stad 
als Brussel toont op exemplarische wijze hoe identiteiten naast, door en met 
elkaar bestaan: oude Vlaamse wortels, Franstalige tradities, internationale 
invloeden en nieuwe gemeenschappen die zich een plaats verwerven. Niets 
daarvan staat stil; alles wrijft, schuurt en herschikt.

Het gevaar van essentialisme – het idee dat een volk een vaste, onveranderlijke 
kern heeft – zit net in het miskennen van die dynamiek. Zodra identiteit wordt 
voorgesteld als iets dat ooit ‘puur’ was en nadien is aangetast, verdwijnt het 
zicht op de historische werkelijkheid. Vlaanderen heeft nooit een tijd gekend 
waarin iedereen dezelfde taal sprak, dezelfde waarden koesterde of zich tot één 
uniform cultuurpatroon rekende. De steden van de middeleeuwen waren al 
kosmopolitische knooppunten; de dorpen ontwikkelden hun eigen varianten 
van taal en leefstijl; grensgebieden wisselden van bestuur en invloedsfeer. 
Identiteit was altijd een beweging, geen monument.

Het besef dat culturele identiteit continu evolueert, laat toe om Vlaanderen te 
benaderen zoals het is: een regio met een sterk historisch geheugen, een rijke 
schakering aan lokale culturen, en een bevolking die tussen verschillende 
identificaties laveert. Het voorkomt dat we cultuur reduceren tot folklore, maar 
ook dat we haar verabsoluteren tot politieke doctrine. Identiteit mag dan wel 
samen worden geconstrueerd, ze wordt daarom niet minder gevoeld. Ze 
structureert ons dagelijks leven, geeft betekenis en houvast, creëert 
verbondenheid en soms ook spanning. Precies die levende, meervoudige en 
veranderlijke aard maakt culturele identiteit zo boeiend.



13

Identiteit, cultuur, waarden en normen

Identiteit krijgt pas betekenis wanneer ze zich uitdrukt in de manier waarop 
mensen leven, spreken en handelen. Cultuur vormt daarbij het brede, vaak 
onzichtbare kader waarin die identiteit gestalte krijgt. Ze bestaat niet alleen uit 
kunst, erfgoed of feestdagen, maar evenzeer uit alledaagse gedragingen die zo 
vanzelfsprekend lijken dat we ze nauwelijks opmerken. De manier waarop 
Vlamingen in een rij gaan staan, hoe ze hun buren begroeten of hoe ze 
voorzichtig aftasten vooraleer een mening te geven, zijn geen losse gewoonten 
maar ingebedde patronen die doorheen generaties zijn meegegeven. In steden 
als Antwerpen of Gent wordt cultuur soms uitbundiger zichtbaar in het 
straatbeeld, gedragen door intensieve migratiestromen en internationale 
contacten, terwijl ze in kleinere dorpen zoals in de Westhoek subtieler 
doorsijpelt in ritme, omgangsvormen en dialect. Brussel toont dan weer hoe 
taal, herkomst en levensstijlen zich kruisen in een complex maar bijzonder 
creatief samenspel en hoe culturele identiteit voortdurend wordt 
heruitgevonden in de dagelijkse beweging van mensen door de stad.

Wanneer we spreken over waarden, gaat het over wat mensen belangrijk 
vinden in hun samenleving. In Vlaanderen zijn die waarden niet uniform 
verspreid, maar historisch en sociaal gelaagd. Het belang dat Vlamingen 
hechten aan arbeid, betrouwbaarheid, autonomie en familiale verbondenheid is 
niet uit de lucht gevallen. Ze zijn geworteld in eeuwen van stedelijke 
ambachtstradities, landbouwculturen en religieuze invloeden die een sterk 
plichts- en verantwoordelijkheidsbesef hebben achtergelaten. Toch evolueren 
waarden mee met de samenleving. In Leuven of Mechelen, waar jonge 
studentenpopulaties en diverse gemeenschappen elkaar kruisen, ontstaan 
waardenverhalen die opener en kosmopolitischer zijn dan in gebieden waar de 
bevolking minder beweegt. Tegelijk blijft er een gedeelde onderstroom, een 
soort cultureel kompas dat het Vlaamse samenleven herkenbaar maakt, zelfs 
wanneer de invulling ervan verschuift.

Normen, ten slotte, zijn de praktische vertaling van waarden: ze bepalen hoe 
men zich daadwerkelijk hoort te gedragen. Wie in Limburg een praatje maakt 
bij de bakker, ervaart andere sociale verwachtingen dan iemand die zich door 
het tempo van de Brusselse ochtendspits beweegt. Maar beide contexten 
volgen ongeschreven regels die ervoor zorgen dat het samenleven vlot, 
respectvol en voorspelbaar blijft. Normen worden aangevoeld, niet opgelegd. 
Ze bepalen hoe luid men mag spreken op straat, hoe formeel men een e-mail 
begint, hoeveel persoonlijke ruimte men laat in een treincoupé. Ze vormen de 



14

stille infrastructuur van dagelijks gedrag. Dat die normen per regio verschillen, 
maakt ze niet minder Vlaams; het zijn nuances binnen een grotere gedeelde 
cultuur die altijd meerstemmig is geweest.

Cultuur, waarden en normen zijn dus geen losse begrippen, maar onderling 
verbonden lagen die samen de ervaring van identiteit vormen. Ze maken 
identiteit voelbaar in het leven van alledag, zonder dat iemand het hoeft te 
benoemen. Juist omdat ze zo diep verankerd zijn, merken mensen vaak pas dat 
ze bestaan wanneer ze botsen of verschuiven. Dat gebeurt wanneer 
internationale invloeden binnenstromen, wanneer tradities zich aanpassen, of 
wanneer nieuwe groepen hun plaats innemen in de samenleving. Zo wordt 
duidelijk dat identiteit geen vaste kern is, maar een voortdurende uitwisseling 
tussen mensen en hun omgeving. In Vlaanderen, met zijn regionale diversiteit, 
zijn eeuwenoude steden en meertalige realiteit, is die uitwisseling zelfs de 
essentie van het culturele verhaal.

Waarom identiteit vandaag zo beladen is

Identiteit wordt vandaag sneller omstreden dan begrepen, en dat heeft veel te 
maken met de manier waarop de wereld de voorbije decennia is veranderd. 
Waar mensen vroeger vooral leefden binnen relatief stabiele sociale en 
culturele kaders, bewegen we nu in een omgeving waarin grenzen, zekerheden 
en vanzelfsprekendheden voortdurend verschuiven. Globalisering heeft de 
schaal waarop we ons leven begrijpen vergroot: economische keuzes die in 
New York of Shenzhen worden gemaakt, laten zich voelen in de straten van 
Genk of Kortrijk. Dat creëert kansen en verbindingen, maar ook een gevoel van 
vervreemding. Mensen ervaren dat hun omgeving sneller verandert dan zijzelf, 
dat gewoonten verdwijnen zonder dat er duidelijke alternatieven voor in de 
plaats komen. In zulke momenten wordt identiteit een soort ankerpunt, een 
manier om greep te krijgen op een wereld die steeds complexer wordt.

Migratie maakt dat nog tastbaarder. Vlaanderen is altijd een regio geweest 
waar mensen van elders neerstreken—Romaans, Germaans, Bourgondisch, 
Spaans, Frans, migratiegolven uit Polen en Zuid-Europa, en later uit Turkije, 
Marokko en Centraal-Afrika—maar de schaal en snelheid van migratie in de 
21e eeuw maken dat diversiteit niet langer een stedelijk fenomeen alleen is. In 
een stad als Antwerpen is meertaligheid de norm, en in Brussel is het zelfs 
onmogelijk om identiteit te begrijpen zonder de constante interactie tussen 
oude Vlaamse wortels, Franstalige tradities en internationale gemeenschappen. 
Tegelijk ervaren dorpen in West-Vlaanderen of het Hageland de komst van 



15

nieuwe bewoners soms als een ingreep in vertrouwde ritmes. Niet omdat het 
nieuwe ongewenst zou zijn, maar omdat verandering nooit neutraal is. Ze 
verschuift sociale verhoudingen en brengt de vanzelfsprekendheid van 
vroegere gewoonten aan het wankelen.

Digitalisering versnelt dat proces nog verder. Waar mensen vroeger vooral 
lokaal gevormd werden door familie, buurt en school, worden jongeren 
vandaag evenzeer beïnvloed door globale online cultuur. De humor van Gentse 
studenten lijkt soms meer op die van leeftijdsgenoten in Berlijn of Seoul dan op 
die van hun eigen ouders. In Limburg, waar industriële vernieuwing en digitale 
economie in elkaar overvloeien, is die evolutie duidelijk zichtbaar in nieuwe 
werkculturen en levensstijlen. Toch blijft er een spanningsveld tussen het 
digitale, dat grenzeloos lijkt, en het lokale, dat betekenis geeft. Identiteit 
ontstaat steeds vaker op het snijpunt van beide werelden: de Vlaamse scholier 
die K-pop danst op TikTok maar tegelijk in sappig dialect praat met zijn 
vrienden; de Brusselse jongere die thuis drie talen spreekt maar de codes van 
de wijk als leidraad gebruikt in zijn dagelijks leven.

Al deze veranderingen komen samen in een klimaat van polarisatie. Mensen 
zoeken eenvoud in een complexe wereld, en identiteit wordt dan soms 
verheven tot een marker die duidelijk moet scheiden wie “wij” zijn en wie “zij” 
zijn. Het publieke debat in Vlaanderen—zoals elders in Europa—wordt 
gekenmerkt door scherpe tegenstellingen die zelden de realiteit weerspiegelen. 
In talkshows en sociale media ontstaat al snel de indruk dat identiteit iets is dat 
verdedigd moet worden tegen bedreigingen, terwijl het in werkelijkheid een 
voortdurend proces van aanpassing en onderhandeling is. Wat in Antwerpen 
vanzelfsprekend lijkt, kan in Tongeren aanvoelen als een breuk met 
gewoonten; wat in Gent als openheid wordt beleefd, kan in Aalst worden 
ervaren als verlies van vertrouwdheid. Die verschillen zijn geen bewijs van 
verdeeldheid, maar van de veelvormigheid die Vlaanderen altijd heeft 
gekenmerkt.

De beladenheid van identiteit vandaag komt dus niet voort uit een plots 
ontstaan conflict, maar uit de botsing tussen verandering en verlangen naar 
houvast. Vlaanderen is daarin niet uniek, maar het heeft door zijn geschiedenis, 
zijn regionale variatie en zijn meertalige realiteit wel een bijzonder gevoelig 
kompas. In deze versnipperde tijd is het geen zwakte om die complexiteit te 
erkennen; het is een voorwaarde om verder te kunnen denken. Juist door aan te 
nemen dat identiteit in beweging is, wordt ruimte gemaakt voor een verhaal 
dat tegelijk historisch geworteld en toekomstgericht kan zijn. Dat verhaal 



16

begint bij Vlaanderen, maar reikt verder dan eender welke grens die op een 
kaart staat.

Vlaanderen als casus

Vlaanderen is een bijzonder dankbare casus wanneer we het begrip identiteit 
in zijn volle complexiteit willen begrijpen, precies omdat het niet past in het 
klassieke verhaal van natiestaten die uit één dominante taal, één religie of één 
centraal georganiseerde macht zijn gegroeid. Wie naar Vlaanderen kijkt, ziet 
geen rechte lijn van oorsprong naar heden, maar een weefsel dat voortdurend 
is herschikt door handel, landsheren, talen, migraties en politieke structuren. 
De grote steden van de middeleeuwen waren al nauw verbonden met Engeland, 
Noord-Frankrijk en het Duitse Rijnland, waardoor culturele invloeden van 
buitenaf geen uitzondering maar een constante waren. In Brugge hoorde men 
Italiaans op de markt, in Antwerpen sprak de elite in de zestiende eeuw 
vloeiend Frans en soms zelfs Spaans, en in Brussel wisselden bestuur en taal 
meermaals van gedaante zonder dat de lokale bevolking zichzelf daarom als 
‘anders’ ging zien. Vlaanderen groeide nooit vanuit één bron, maar juist uit de 
kruising van vele bronnen. Het is precies dit ontbreken van een eenduidige 
oorsprongsmythe dat de Vlaamse identiteit haar kenmerkende 
veelstemmigheid geeft.

Doordat Vlaanderen niet is ontstaan als zelfstandige natiestaat, maar als 
onderdeel van grotere politieke verbanden — Bourgondië, de Habsburgse 
Nederlanden, het Verenigd Koninkrijk der Nederlanden, en uiteindelijk België 
— hebben Vlamingen zich altijd bewogen in meerlagige identiteiten. De vraag 
“wie zijn wij?” is historisch nooit los te koppelen geweest van de vraag “wie zijn 
onze buren?” of “in welk geheel maken wij deel uit?”. De Vlaamse identiteit is 
daardoor minder normerend en meer relationeel: ze ontstaat in verhouding tot 
anderen, zowel binnen als buiten de regio. Antwerpen, met zijn eeuwenlange 
internationale handel, vormt dat duidelijk afgetekend in zijn stedelijke 
zelfbeeld dat tegelijk Vlaams, kosmopolitisch en eigenzinnig is. Limburg, dat 
een sterke lokale gemeenschapscultuur combineert met de erfenis van de 
mijnmigratie, toont hoe regionale identiteit en migratieverhalen naadloos 
kunnen versmelten. In West-Vlaanderen speelt de nabijheid van Frankrijk, de 
geschiedenis van grensverkeer en de hardnekkige dialecttradities mee in het 
gevoel van eigenheid.

Brussel vormt in die zin geen uitzondering, maar het scherpste voorbeeld van 
hoe meervoudige identiteiten naast elkaar bestaan. De stad is historisch 



17

geworteld in het Nederlandse taalgebied, maar haar evolutie naar een 
meertalige, internationale hoofdstad heeft de Vlaamse aanwezigheid niet 
uitgewist, wel hertekend. De Brusselaar die zich Vlaams voelt, doet dat vandaag 
op een manier die evenzeer lokaal als Europees is: geworteld in een Vlaamse 
onderwijs- en cultuurtraditie, maar dagelijks in contact met tientallen talen, 
internationale instellingen en wereldwijde netwerken. Die ervaring maakt 
duidelijk dat identiteit geen keuze tussen lagen is, maar een gelaagdheid op 
zich. In Brussel wordt zichtbaar wat elders soms onuitgesproken blijft: dat 
Vlaams-zijn perfect samen kan gaan met Belgisch-zijn, Europees denken en 
globale leefstijlen.

Het ontbreken van een klassiek natiestaatverhaal heeft Vlaanderen nooit 
verzwakt; het heeft de regio juist geleerd om identiteit te benaderen als iets 
dynamisch en gelaagd. Veel Vlamingen voelen zich tegelijkertijd verbonden met 
hun dorp of stad, met Vlaanderen als culturele ruimte, met België als 
staatsstructuur en met Europa als politiek en economisch raamwerk. Die 
meervoudige identiteiten spreken elkaar niet noodzakelijk tegen — ze 
weerspiegelen de historische realiteit van een gebied dat altijd in verbinding 
heeft gestaan met de wereld om zich heen. Een inwoner van Gent kan evengoed 
Europese waarden onderschrijven, Belgisch burgerschap dragen en toch een 
sterk lokaal bewustzijn hebben dat zich uit in taal, stedelijke trots of culturele 
voorkeuren.

Wanneer we Vlaanderen dus gebruiken als voorbeeld om te begrijpen hoe 
identiteit werkt, kiezen we niet voor een uitzonderlijke of afwijkende casus, 
maar voor een regio die precies door haar gelaagdheid inzicht geeft in de 
hedendaagse realiteit van identiteit. Vlaanderen is niet één verhaal, maar een 
verzameling verhalen die elkaar soms versterken, soms bevragen, soms 
uitdagen. Die veelheid is geen zwakte, maar de kern van haar culturele 
vitaliteit. Het maakt duidelijk dat identiteit nooit een eindpunt is, maar een 
voortdurende oefening in betekenisgeving — een proces dat zich afspeelt in 
steden en dorpen, in gezinnen en scholen, in Brussel en aan de kust, en vooral 
in de manier waarop mensen zichzelf verhouden tot een wereld die nooit 
stilstaat.



18



19

DEEL II: Historische wortels 
van Vlaamse cultuur



20



21

Hoofdstuk 2: De Vlaamse Geschiedenis

De Romeinen en Belgica

Wanneer men vandaag door het Vlaamse landschap reist, lijkt het haast 
onmogelijk dat ditzelfde grondgebied ooit deel uitmaakte van een immense, 
strak georganiseerde wereldmacht. En toch begon een deel van wat wij later als 
“Vlaanderen” zouden herkennen zijn historische traject niet als een 
afgebakende regio, maar als een klein, noordelijk uithoekje van Belgica, een 
Romeinse constructie die evenveel over de logica van het rijk vertelde als over 
de mensen die er woonden. De Romeinen zagen geen “Vlamingen”, geen 
“Brabanders” of “Limburgers”, maar een samenraapsel van stammen die zij 
onder één noemer brachten: Belgae. En net in die vroege, administratieve 
vereenvoudiging ligt een van de eerste sporen van hoe externe machten dit 
gebied voortdurend opnieuw zouden herdefiniëren.

De Romeinen kwamen niet als blanke bladzijde binnen. De streek kende een 
lange traditie van kleine gemeenschappen die leefden van landbouw, veeteelt 
en lokale handel. Wat de Romeinen deden, was deze bestaande realiteit niet 
verdringen, maar inkapselen in een nieuw systeem van wegen, belastingen, 
handel en militaire controle. Dat proces verliep niet altijd zachtzinnig, maar 
evenmin louter gewelddadig. Het leven veranderde traag en ongelijkmatig. De 
kustvlakte en Scheldevalleien, waar de infrastructuur beter tot zijn recht kwam, 
namen sneller deel aan het Romeinse ritme dan de zwaardere zandgronden en 
de gebieden die wij vandaag met Limburg associëren. Zo ontstond al vroeg een 
patroon dat Vlaanderen zijn hele geschiedenis zou blijven achtervolgen: 
verschillen in levenswijze die niet voortkomen uit ‘mentaliteit’, maar uit 
bodem, ligging en toegang tot netwerken.

Romeinse aanwezigheid betekende ook een nieuwe manier van kijken. Voor het 
eerst werd deze regio opgenomen in een groter verhaal, waarin steden, wegen 
en handelspunten niet louter lokale noden dienden, maar verbonden waren 
met plaatsen die mensen enkel van horen zeggen kenden: Trier, Keulen, Lyon, 
zelfs Rome. De aanleg van wegen als structurerend element is in vele regio’s 
nog steeds zichtbaar in geografische patronen, tracés en nederzettingen. Dit 
vroege infrastructuurnet bracht een vorm van eenheid in een gebied dat 
daarvoor eerder versnipperd was. Dat is misschien wel de meest blijvende 
invloed van Rome: het besef dat dit stukje land deel kon uitmaken van iets 
groters, dat identiteit niet eindigde aan de rand van de akker, maar verweven 
raakte met handel, macht en verre politieke besluitvorming.


