Vlaams.






Vlaams.

Over wie we zijn, waar we vandaan komen
en wat ons verbindt

James Froeyen



Schrijver: James Frederic Froeyen

© James Frederic Froeyen



0 (=] 16 1 =TT 5

Hoofdstuk 1: Identiteit is geen SIOZan ... eeeeereerrmeessreeeereessseesseessseessessssesssesseesnns 11
Wat is culturele identiteit?. ... ssesssess s ssseesssees 11
Identiteit, cultuur, waarden €N NOIMEN ... sss e ssssssssssseas 13
Waarom identiteit vandaag zo beladen iS.......eneneceneeneesneeseesseeseessessesseenes 14
V1aanderen als CASUS ... ssssssssssssssssssssssssenes 16

Hoofdstuk 2: De Vlaamse Geschiedenis ... 21
De Romeinen en BelgiCa. ...t sssssssessesssssssssssessns 21
De Middele@UWEN ... s 23

Graafschap VIQanderen. ... sssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssas 23

Hertogdom Brabamnt. ... seesssessesssssssesssesssssssesssssssssssssessas 25

GraafSChap LOON. st ssssssssssssssssssssssssssssassssssas 28
De BourgondiSChe Tijd ....ooeeesesseessesssessessssssssessssesssesssssssessssssssssssssssssssssssans 31
SPaaANSe Nederlanden ... esssessses s sessssesssssssssssssssssssass 34
Oostenrijkse Nederlanden ... eeeeereesesssesseessesssesssssssesssssssssssssssssssssssesans 37
Napoleon en de Franse OVerheersing ... eeeeeseessessseessmessssessseessseesans 39
Nederlandse UnNIfiCatie ... eeeeeeesneesseeeseessesssesssesseesssesssssssssssesssesssssssssssssesans 42
Belgische onafthankelijKheid ... sessseesssesssssssseesseesnns 44
De V1aamse BEWEZING ......vvureeeeereerses s sessssesssessssssssssesssssesssssssesssssssssssssssssssssssssans 47
Vlaanderen als Belgische deelstaat. ... sssesssesseennes 49

Hoofdstuk 3: Een land van Steden. ... ssesssssssssssssssssesans 53
Middeleeuws Vlaanderen als stedelijk netwerk........neneensenecenecsseesseenns 53
Burgerschap en Mentaliteit...... s sssssesssesens 55
Handel als CUltUUTAIager.......o et ssse s sssssssssesens 56

Hoofdstuk 4: Vlaanderen tussen Belgié en EUropa........eneeoneneceneesseesneenne 59
Identiteit en schaal: waarom context ertoe doet ... 59
Vlaanderen binnen Belgié: identiteit zonder centrum .........cooveeseeereenseessersseennes 61
Europese integratie en Vlaamse eigenheid ........neneeeneeenneenneessesseesseennns 63

Vlaamse identiteit als civiel MOAEl.. s ssss s sseens 65



Vlaanderen als VOIWaSSEN FEZI0 ...c.eerereeseerseessmeesseessseessesssesssesssseesseessssssssssssessasessas 68

Hoofdstuk 5: Vlaanderen en Nederland: verwantschap zonder samenvallen....71

De mythe van de vanzelfsprekende verwantschap .......neenseneeeneenns 71
Religie en MENTAlItEIt ...ttt st ss s ssse s 73
Communicatiecultuur en CONflCE....o s 75
Taalgebruik als CULUUTATa@ET ......oueereereeeeereeseceseeseessessseesse s ssesssssesssssssssssees 77
Verschil zonder vijandSChap ... ssessssssessesssesssssssesssees 79
Hoofdstuk 6: Religie, taal en Macht ... 81
Katholicisme en dagelijKkse CUlLUUT ......ocriereererreenrerecereesect e ssessseens 81
L0 U] =) o 81
MOTAAL .o ————————————— 82
Sociale CONLIOLE ... s 84
Taal als MachtSINSIIUMENT ... ——————— 86
Frans als elite-1aal. ... sssssssssssns 86
Vlaams/Nederlands als VOIKStaal .....cc.coeeemeemeernmeessnesseeeseesseessssssseessseessessseenas 88

De V1aamse BEWEZING ......ovveueeeeeerreesssessseesssesssssssessssssssesssessssessssssssssssssssssssssssssessssessanes 90
LOTEE o] (=16 (=) oV U PPN 90
Cultureel, niet louter POlItIEK. ...t sseseeenae 93
Onderwijs N taalStIijd ..o ereerees e ssessssssssssessenes 95
[dentiteit via €MaNCIPALIE .....coveueeereereereereiseesseeee st ssnes 97
Hoofdstuk 7: Rituelen, symbolen en collectief geheugen.......ccooecneeoneereeereecnrennenns 101
Waarom Vlaanderen weinig staatsrituelen Kent........oemeneennenneeneceneenees 101
Lokale feesten, processies, KErmiSSen, SPOIT ......oeeermernseesnessessseessessseessessseesseens 103
De Vlaamse vlag: Symbool ZONder Canomn.......oeneenreensernseessessensseesseesseessessseesseens 105
Oorlog, collaboratie en stil gENEUGEN ......c.vereereereerreeeee s 107
Humor, zelfspot en ironie als identiteitSsStrategie......mnrenereseeesmeeesneesseeenee 109
Waarom stilte soms meer zegt dan herdenking .......ooeneenmernseneeeneesneeeseenees 111
Hoofdstuk 8: Mythen, symbolen en collectief geheugen.....ccouenmeerneenecennecrnneenns 115

DE VIQQIMSE LEEUW ..ttt sssasssssssssssssssssassssassnes 115



De GUIAENSPOTENSIAG....cuureesrrmreersreerrerseermeesssesseessessssesssess s smssesssessssssessssesssssssssssanes 117

Literatuur €N ideNEILEIT ..ottt sttt ss s s ssssaseeas 119
Hoofdstuk 9: Provincies als culturele ecoSysStemen........ooneereeereeereereesseenreenseeseens 125
W EST-VIQANAETEIN ....coureeeeeeeeeeeesectseesseessessseesse s s s sss s s sss s 125
DIAleCtVASTIEIA ..ottt bbb s 125
ATDEIASETNOS .ecereeeeeeeee ettt s s s s b s 126
Lokale verbondenneid .......cneeneceneeseseeseesessesssesesseessessesssesssssssssssssssssseens 128
O0SE-VIQANAETEN ....coeereeeeeeserreeseiseesessseesesssesssses e s s s s sn s sas 131
Gentse eigenZiNNiheid. ... ssseseens 131
L8810 R e = o =) (o PSP 132
POlItiEK €N CUITUUT ..ot se s s sessseseens 134

F N =) o 01 o DO TSP 138
HandelSmMentaliteit ... eereereerseesseeessesessess s sssessssesssessssssesssssssssssssssssssssses 138

B B U OO 140
Zelfbeeld N IMAZO0 ... reeeereerrees e seerseessesssessssessessseessssss s ssss s ssssesssssssssees 142
V1aMS-BIrabDant ... sssessssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssanes 144
2] 06 (=) L o3 (o PP 144
INVIOEA BIUSSEL ...ttt sssss s bbb sssasssas 146
VerstedeliJKING ... erreerreeseeseeemseesseesseesssesssesssesssessseesssses s sessssesssssssssssssssssesens 147
LIINDUIE ottt ee bbb s e s s s bbb 150
Late INAUSTIIAlISEIING .uvureereeeeereeeectseeseceseeseesseesse s sse s sss st ssss s sssssssens 150
MIJIIVETTEAEIN ..ottt seesses e bbb 152
GEMEENSCRAPSZIN ..o ieeieerreeseeeeeeet et s s s s e s e 153
Hoofdstuk 10: Stad versus platteland........ s 157
Leefwereld en identiteil. ... e sssesssess s sssssssesns 157
GEMEENSCRAPSZIN vt st 157
INAIVIAUALISETING w..ooeereerenreeeeeeeeereer s ses s sessssesenns 158
Politieke en culturele VOOTKEUTEN .......coccureerenereneeeseeessessseessessssesesssssssssssssssssessanes 160

Mobiliteit €N VErandering. .. eereerressessesssseessessssesseesssssssessssssssssssssssssssssssanes 162



Verstedelijking van het platteland........coeneneeneeeneeeeseeeeeeseesseeens 162

SUDUIDaNe IdENTILEILEN ...cuureceecereeeece ettt es s baseeans 164
Hoofdstuk 11: Taal als identiteitSArager ... eeenmeenmeensernseessesseceseessessseessesssessseens 167
Dialecten €N SOCIOIECEETN . ...ciueereeeeeeeeseetectreesees e st ss s ssssssseeas 167
StAtUS €N IAENTILEIL ...ttt s s 167
Verdwijning of transformatie? ... seeseesssssesssssesssssssesees 169
Standaardnederlands VS tUSSENTAAL .....coereereereereenseeseesees e seeseessesssesssessse e 171
MEAIA-INVIOEM c..vceeeeeereeeesreeeeseeseesse e sees st es s s s 171
GeneratieVerSChillen ... 173
Hoofdstuk 12: Brussel als culturele paradoX ... 175
Historisch Vlaams, hedendaags meertalig .........oenmeneeenneeneesseesseesseesseeseessenns 175
VT fTANSINEZ o evvereeveereeseeseets et s ss s ss s b sb s bbb 175
Institutionele BreuKINEN ... 177
Vlaamse aanwezigheid vandaag.......oeeeeeeessessssssesssesssessssssssssseeens 179
Brussel als VErloren Stad ... ssssssssssssssssssssssssssssssssss 181
Hoofdstuk 13: Wat typeert de Vlaming vandaag? .........cceeeemeeesmeessmessseesseesseenns 187
Universele WeSterse Waarden ..........eeneeenesnsesssesssssssssesssssesssssssssssssssssssssssssnss 187
De Waarden van de VerliCchting .......ooeeeeeneeneesesseessessssesssessssesssseesnees 187
INdividuele VITJREid ... eeecereeerreeseereeeessssesesessessssees s sssssssessessssessssenssnees 189
DemocratiSChe WaardeN.. ... ssse s sesssessses s sssssssssasseans 191
GelijKheid €N tOlETrantie ... e reeseesseesseesseese s sese s sesssesssses s sssssssssasesans 193
Wederkeringheid en wederzijdig reSPecCt .....oncreeneereeseeseenseeseessesseseseesees 195
ReChtvaardigheid ...t ssss s sesssssseens 197
DHAL0OG -.cvueereeeereetseesees e es e ss bbb e s s bR 199
Werk en verantwoordelijKheid ... sseesseessesseesssesens 202
ATDEIASETNOS coveeeeceeeet s s 202
ZelfredZaamheid ... es st 203
GemeensChapSZin €N PriVACY ... sssssssssssssssssssses 206

DTSl 0 T= =)l s Lo 0.0 L= = 206



Sociale controle VS VITJheid ... eeeeneereeeeeeeeseesseeesseessseessessssessessseessseeseees 208

Humor, bescheidenheid en conflictvermijding .....c.ooeeeenmeeneeemseeeseeesmeesseeesseeennes 210
Hoofdstuk 14: Literatuur, canon en verbeelding .......ocneneeneeseeseeseeseeseens 213
Waarom literatuur €rt0€ OET ... ereereeseeseeseeiece s seeseesse e ssessse s sssssesssees 213
Vlaamse literatuur als emancipatieProject ... eneenmeeseesmeessessesessessessseesens 215
Ontmanteling van identiteit Na 1968 ... ssseesseens 217
Het VIAAMSE CANOTM .. ieieeerereeeeesseeseessesssesssessssessesssssssessssssssssss st ssssssesssssssasssssssssssesas 219
Hoofdstuk 15: Media, digitalisering en identiteit .........ccccoeneeneeneeneeneeseeseeseenenns 221
Vlaamse media en ZelfDEeld ... sseessessesese s 221
Sociale media en fragMentatie ... ereeeneeennee s sssssses s 223
SUDCUITUT N ..o seese s seess s s s s s 223
EChO CHAMDBET'S ...ttt ss s 225
Hoofdstuk 16: Populaire cultuur en alledaags V1aams-zijn......c.coereennecenseessneenns 229
Televisie, humor en herkenning ... 229
Sport (voetbal, wielrennen) als gemeenschapsdrager .......eoeeseeesseeene 231
Eten, cafés, VEreNigiNGen ....onnenenenisssesssessssssssssssssss s ssssssssssssssssssssssssssssesns 233
Jeugdtaal €N IdENTILEIL ... ecereeereees s e sseseseessseeseees 235
Sociale media en nieuwe VIaamse COAES ......covwmrmmmmmemmeermmemsmsemseseseesseesseesssessanes 237
Hoofdstuk 17: De toekomst van Vlaamse identiteit........oomereeereeereereenseeseeseeneens 241
Migratie en culturele VEIrmMenging........o o eeeneenmeenseessssnsesssesesssssssesssssssesssessseens 241
Europese en globale CONTEXL ....ouucureeeereeseesseeseeseesesssssssssssssssesssssssssssssssssssssssesns 243
Beschermen van Vlaamse Identiteit, cultuur en waarden .......ooveeeereevcvsreenes 245

Hoofdstuk 18: Identiteit zonder mythe: naar een volwassen Vlaams zelfbeeld

............................................................................................................................................................. 249
Identiteit voorbij folKIOre en MOLIe .......cooeereereereesereeereeeeee s esseesseens 249
De functionele kern van de Vlaamse identiteit ... 250
Identiteit en verandering: wat kan bewegen, wat niet.......cccoeneerreereereesseesnenns 252
Zonder identiteit geen tOEKOMSL .......cocmerrereereenneenserseee et sseenns 254

2 (S Q=Y 10 L 257






Inleiding

Wie vandaag over Vlaamse identiteit wil spreken, stapt een landschap binnen
dat zich nooit in één blik laat vatten. Vlaanderen is geen natie met een canon,
geen cultuur die zichzelf ordent rond één oorsprongsmythe, geen gemeenschap
die zich eenvoudig laat definiéren. Het is een regio die gegroeid is in lagen, in
stemmen, in steden en dorpen die elk hun eigen ritme, geschiedenis en
gevoeligheden hebben. Een plek die altijd in beweging was—economisch,
cultureel, taalkundig—en die precies daardoor zo moeilijk vast te grijpen is.
Vlaamse identiteit bestaat, maar ze bestaat nooit op één plek tegelijk. Ze wisselt
van gedaante naargelang wie kijkt, van waar men kijkt, en in welke tijd.

Dit boek is geschreven vanuit de overtuiging dat identiteit geen gegeven is,
maar een proces. Ze vormt zich in de dagelijkse omgang: in hoe mensen
spreken, in de manier waarop ze zich tot elkaar verhouden, in de waarden en
gewoonten die nooit expliciet worden onderwezen maar toch generaties lang
worden doorgegeven. [dentiteit is niet wat mensen zeggen dat ze zijn, maar wat
ze bijna zonder nadenken doen. Ze zit in de vanzelfsprekendheid van het
alledaagse, in de stiltes die een gesprek dragen, in de humor die spanning
breekt, in de ritmes die eeuwenoud zijn en tegelijk onherkenbaar modern.

In Vlaanderen krijgt dat proces een bijzonder reliéf omdat de regio nooit een
klassieke natiestaat werd. Ze groeide niet rond één vorst, één taal of één macht,
maar rond een netwerk van steden die al in de middeleeuwen intens verweven
waren met de wereld buiten hen. Brugge, Gent, Antwerpen, later ook Leuven en
Brussel: ze waren economische magneten, meertalige Kkruispunten,
broedplaatsen van burgerschap en pragmatiek. Vanuit die stedelijke logica is
een mentaliteit gegroeid die tot vandaag doorwerkt: wantrouwen tegenover
centraal gezag, vertrouwen in lokale zelforganisatie, openheid naar de wereld
gecombineerd met sterke lokale wortels. Het zijn geen mythes maar sporen van
een geschiedenis waarin handel, overleg en stedelijke autonomie belangrijker
waren dan grote staatsverhalen.

Die openheid betekende niet dat Vlaanderen een vormeloze ruimte was.
Integendeel: ze creéerde een culturele dichtheid waarin taal, religie, arbeid en
sociale structuren langzaam maar diep in het leven verankerd raakten. Het
katholieke ritme van feestdagen, stilte, gematigdheid en gemeenschap; de
dialecten die lokale gehechtheid vormgaven; de arbeidsethos die generaties



leerde dat waardigheid vooral iets is wat men doet, niet wat men zegt; de
omgangsvormen waarin voorzichtigheid en nuance vanzelfsprekend zijn
geworden—ze vormen een geheel dat herkenbaar is, ook al kan niemand het
volledig definiéren. Vlaanderen heeft geen eenduidige kern, maar wél een
gelaagde ondertoon.

Die ondertoon is tegelijk historisch en actueel. De taalstrijd die het samengaan
van twee taalgemeenschappen in Belgié decennialang bepaalde, zit nog steeds
verankerd in de gevoeligheid rond taal als toegang tot waardigheid. De cultuur
van bottomPup organisatie—verenigingen, fanfares, sportclubs,
jeugdbewegingen—blijft het sociale weefsel dragen. En in Brussel, de stad die
tegelijk historisch Vlaams en hedendaags meertalig is, komt die gelaagdheid het
scherpst aan het licht: identiteit is er nooit vanzelfsprekend, maar altijd
onderhandeling. Brussel is daardoor geen uitzondering, maar een vergrootglas:
het laat zien hoe Vlaanderen functioneert in een wereld waar meertaligheid en
superdiversiteit niet langer bijzonder zijn, maar de regel.

Tegelijk groeien nieuwe identiteiten uit fenomenen die nog geen generatie oud
zijn. Digitalisering en globalisering hebben een culturele ruimte gecreéerd
waarin jongeren moeiteloos schakelen tussen dialect, tussentaal, Engels en
straattaal. Sociale media hebben een nieuwe Vlaamse expressiviteit mogelijk
gemaakt—ironisch, speels, lyrisch en hyperlokaal tegelijk. Populaire cultuur,
televisie, sport en eten zijn dragers geworden van herkenning die vaak sterker
werkt dan officiéle symbolen. Het alledaagse ritueel weegt meer dan de vlag, de
humor meer dan het discours, de zachte codes van omgang meer dan grote
woorden over identiteit.

Dat alles maakt Vlaamse identiteit vandaag paradoxaal. Ze is herkenbaar maar
moeilijk te benoemen. Ze is breed gedeeld maar nergens uniform. Ze leeft in
een veelheid van registers: in West@Vlaamse dialectvastheid en Limburgse
gemeenschapszin, in Gentse eigenzinnigheid en Antwerpse bravoure, in
Brusselse meertaligheid en VlaamsBBrabantse pendelcultuur. Vlaanderen is
geen verzameling van één cultuur, maar een mozaiek van regio’s die elkaar
versterken door hun verschillen. Identiteit is hier niet één stem, maar een
polyfonie.

We proberen deze polyfonie te begrijpen zonder ze te reduceren. We
verkennen hoe identiteit ontstaat in taal en macht, in religieuze erfenissen, in
rituelen en stilte, in symbolen en mythen, in populaire cultuur, in jeugdtaal en
digitale expressie. We kijken naar steden en provincies, naar historische



wortels en hedendaagse verschuivingen, naar de spanning tussen lokale
verbondenheid en internationale oriéntatie. We beschrijven niet alleen wat
Vlaanderen was, maar vooral wat het is geworden: een regio waarin identiteit
geen strijdkreet hoeft te zijn, maar een uitnodiging om te begrijpen hoe mensen
samenleven in een complexe wereld.

Dit is geen pleidooi voor een afgelijnde Vlaamse identiteit. Het probeert geen
definitie te geven die de veelheid versmalt, noch een ideologisch project te
promoten. We willen tonen hoe Vlaamse identiteit functioneert: als een
culturele praktijk die zich voortdurend aanpast, die geworteld is in het gewone,
en die zichzelf telkens opnieuw uitvindt. Vlaanderen is geen gesloten verhaal,
maar een open weefsel. Een regio die misschien juist door het ontbreken van
één grote identiteit, een rijke, veelstemmige identiteit heeft ontwikkeld.

Wie Vlaanderen wil begrijpen, moet luisteren naar de lagen, niet alleen naar de
woorden. Dit boek probeert die lagen te ontvouwen—met nieuwsgierigheid,
met nuance, met de rust die nodig is om voorbij slogans te kijken. Identiteit is
nooit een antwoord, maar altijd een vraag. En het zijn precies die vragen die
Vlaanderen vandaag uitdagen én verrijken.






DEEL I: Wat bedoelen we met
Vlaamse identiteit?



10



Hoofdstuk 1: Identiteit is geen slogan

Wat is culturele identiteit?

Identiteit laat zich nooit vastpinnen als een enkelvoudige waarheid. Ze ontstaat
niet in een laboratorium, en al helemaal niet in een politieke slogan. Ze groeit in
lagen, in ervaringen, in verhalen die mensen over zichzelf en anderen vertellen.
Wanneer we spreken over culturele identiteit, hebben we het daarom minder
over een vaste eigenschap dan over een voortdurend proces. Het is iets dat we
samen construeren, bewust en onbewust, terwijl we leven, werken, spreken en
ons tot elkaar verhouden. In Vlaanderen gebeurt dat proces al eeuwenlang in
een omgeving waar steden, dorpen, landsgrenzen, talen en
machtsverhoudingen elkaar steeds opnieuw herschikken.

Het idee dat identiteit een sociaal construct is, betekent niet dat ze vrijblijvend
of ‘verzonnen’ is. Het betekent dat identiteit vorm krijgt in interactie: tussen
individuen onderling, tussen gemeenschappen, en tussen mensen en de
bredere structuren waarin ze leven. Kinderen die in Limburg opgroeien, horen
andere klanken, ritmes en gewoonten dan kinderen in het Waasland of in de
rand rond Brussel, en toch herkennen ze elkaar als deel van eenzelfde cultureel
veld. Wat men als vanzelfsprekend beschouwt - de manier waarop mensen
begroeten, hoe ze spreken over werk of familie, welke humor ze delen — wordt
aangeleerd zonder dat iemand ooit zegt: zo hoort het. Het is de onuitgesproken
taal van het dagelijks leven die mee bepaalt wie we zijn en bij wie we vinden
dat we horen.

Binnen dat proces bewegen mensen voortdurend tussen hun individuele
identiteit en de collectieve identiteiten die hen omringen. Individuele identiteit
gaat over persoonlijke keuzes, karakter, levensloop, maar die bestaan nooit
volledig los van de groepen waarin iemand zich beweegt. Een inwoner van
Antwerpen die met trots over zijn stad spreekt, doet dat vanuit een
persoonlijke beleving, maar ook vanuit een traditie van stedelijke fierheid die al
generaties meegaat. Een West-Vlaming die op zijn dialect staat, kiest daar
individueel voor, maar dat dialect is tegelijk een sociaal kompas, een
herkenningsteken binnen een bredere gemeenschap. Zelfs wie beweert niets
met “Vlaamse identiteit” te hebben, beweegt in een landschap waar culturele
patronen hem of haar toch beinvloeden: in taalgebruik, omgangsvormen,
verwachtingen in werk en samenleving. Individueel en collectief zijn geen
tegenpolen, maar communicerende vaten.

11



Wie culturele identiteit wil begrijpen, moet vooral de dynamiek erkennen
waarmee ze zich vormt en hervormt. Identiteit is nooit klaar. Ze reageert op
migratie, economische veranderingen, technologische doorbraken en politieke
spanningen. Een dorp kan in één generatie een heel andere samenstelling
krijgen, maar toch blijven bepaalde gewoonten hardnekkig doorleven. Een stad
als Brussel toont op exemplarische wijze hoe identiteiten naast, door en met
elkaar bestaan: oude Vlaamse wortels, Franstalige tradities, internationale
invloeden en nieuwe gemeenschappen die zich een plaats verwerven. Niets
daarvan staat stil; alles wrijft, schuurt en herschikt.

Het gevaar van essentialisme - het idee dat een volk een vaste, onveranderlijke
kern heeft - zit net in het miskennen van die dynamiek. Zodra identiteit wordt
voorgesteld als iets dat ooit ‘puur’ was en nadien is aangetast, verdwijnt het
zicht op de historische werkelijkheid. Vlaanderen heeft nooit een tijd gekend
waarin iedereen dezelfde taal sprak, dezelfde waarden koesterde of zich tot één
uniform cultuurpatroon rekende. De steden van de middeleeuwen waren al
kosmopolitische knooppunten; de dorpen ontwikkelden hun eigen varianten
van taal en leefstijl; grensgebieden wisselden van bestuur en invloedsfeer.
Identiteit was altijd een beweging, geen monument.

Het besef dat culturele identiteit continu evolueert, laat toe om Vlaanderen te
benaderen zoals het is: een regio met een sterk historisch geheugen, een rijke
schakering aan lokale culturen, en een bevolking die tussen verschillende
identificaties laveert. Het voorkomt dat we cultuur reduceren tot folklore, maar
ook dat we haar verabsoluteren tot politieke doctrine. Identiteit mag dan wel
samen worden geconstrueerd, ze wordt daarom niet minder gevoeld. Ze
structureert ons dagelijks leven, geeft betekenis en houvast, creéert
verbondenheid en soms ook spanning. Precies die levende, meervoudige en
veranderlijke aard maakt culturele identiteit zo boeiend.

12



Identiteit, cultuur, waarden en normen

Identiteit krijgt pas betekenis wanneer ze zich uitdrukt in de manier waarop
mensen leven, spreken en handelen. Cultuur vormt daarbij het brede, vaak
onzichtbare kader waarin die identiteit gestalte krijgt. Ze bestaat niet alleen uit
kunst, erfgoed of feestdagen, maar evenzeer uit alledaagse gedragingen die zo
vanzelfsprekend lijken dat we ze nauwelijks opmerken. De manier waarop
Vlamingen in een rij gaan staan, hoe ze hun buren begroeten of hoe ze
voorzichtig aftasten vooraleer een mening te geven, zijn geen losse gewoonten
maar ingebedde patronen die doorheen generaties zijn meegegeven. In steden
als Antwerpen of Gent wordt cultuur soms uitbundiger zichtbaar in het
straatbeeld, gedragen door intensieve migratiestromen en internationale
contacten, terwijl ze in kleinere dorpen zoals in de Westhoek subtieler
doorsijpelt in ritme, omgangsvormen en dialect. Brussel toont dan weer hoe
taal, herkomst en levensstijlen zich kruisen in een complex maar bijzonder
creatief samenspel en hoe culturele identiteit voortdurend wordt
heruitgevonden in de dagelijkse beweging van mensen door de stad.

Wanneer we spreken over waarden, gaat het over wat mensen belangrijk
vinden in hun samenleving. In Vlaanderen zijn die waarden niet uniform
verspreid, maar historisch en sociaal gelaagd. Het belang dat Vlamingen
hechten aan arbeid, betrouwbaarheid, autonomie en familiale verbondenheid is
niet uit de lucht gevallen. Ze zijn geworteld in eeuwen van stedelijke
ambachtstradities, landbouwculturen en religieuze invloeden die een sterk
plichts- en verantwoordelijkheidsbesef hebben achtergelaten. Toch evolueren
waarden mee met de samenleving. In Leuven of Mechelen, waar jonge
studentenpopulaties en diverse gemeenschappen elkaar kruisen, ontstaan
waardenverhalen die opener en kosmopolitischer zijn dan in gebieden waar de
bevolking minder beweegt. Tegelijk blijft er een gedeelde onderstroom, een
soort cultureel kompas dat het Vlaamse samenleven herkenbaar maakt, zelfs
wanneer de invulling ervan verschuift.

Normen, ten slotte, zijn de praktische vertaling van waarden: ze bepalen hoe
men zich daadwerkelijk hoort te gedragen. Wie in Limburg een praatje maakt
bij de bakker, ervaart andere sociale verwachtingen dan iemand die zich door
het tempo van de Brusselse ochtendspits beweegt. Maar beide contexten
volgen ongeschreven regels die ervoor zorgen dat het samenleven vlot,
respectvol en voorspelbaar blijft. Normen worden aangevoeld, niet opgelegd.
Ze bepalen hoe luid men mag spreken op straat, hoe formeel men een e-mail
begint, hoeveel persoonlijke ruimte men laat in een treincoupé. Ze vormen de

13



stille infrastructuur van dagelijks gedrag. Dat die normen per regio verschillen,
maakt ze niet minder Vlaams; het zijn nuances binnen een grotere gedeelde
cultuur die altijd meerstemmig is geweest.

Cultuur, waarden en normen zijn dus geen losse begrippen, maar onderling
verbonden lagen die samen de ervaring van identiteit vormen. Ze maken
identiteit voelbaar in het leven van alledag, zonder dat iemand het hoeft te
benoemen. Juist omdat ze zo diep verankerd zijn, merken mensen vaak pas dat
ze bestaan wanneer ze botsen of verschuiven. Dat gebeurt wanneer
internationale invloeden binnenstromen, wanneer tradities zich aanpassen, of
wanneer nieuwe groepen hun plaats innemen in de samenleving. Zo wordt
duidelijk dat identiteit geen vaste kern is, maar een voortdurende uitwisseling
tussen mensen en hun omgeving. In Vlaanderen, met zijn regionale diversiteit,
zijn eeuwenoude steden en meertalige realiteit, is die uitwisseling zelfs de
essentie van het culturele verhaal.

Waarom identiteit vandaag zo beladen is

Identiteit wordt vandaag sneller omstreden dan begrepen, en dat heeft veel te
maken met de manier waarop de wereld de voorbije decennia is veranderd.
Waar mensen vroeger vooral leefden binnen relatief stabiele sociale en
culturele kaders, bewegen we nu in een omgeving waarin grenzen, zekerheden
en vanzelfsprekendheden voortdurend verschuiven. Globalisering heeft de
schaal waarop we ons leven begrijpen vergroot: economische keuzes die in
New York of Shenzhen worden gemaakt, laten zich voelen in de straten van
Genk of Kortrijk. Dat creéert kansen en verbindingen, maar ook een gevoel van
vervreemding. Mensen ervaren dat hun omgeving sneller verandert dan zijzelf,
dat gewoonten verdwijnen zonder dat er duidelijke alternatieven voor in de
plaats komen. In zulke momenten wordt identiteit een soort ankerpunt, een
manier om greep te krijgen op een wereld die steeds complexer wordt.

Migratie maakt dat nog tastbaarder. Vlaanderen is altijd een regio geweest
waar mensen van elders neerstreken—Romaans, Germaans, Bourgondisch,
Spaans, Frans, migratiegolven uit Polen en Zuid-Europa, en later uit Turkije,
Marokko en Centraal-Afrika—maar de schaal en snelheid van migratie in de
21e eeuw maken dat diversiteit niet langer een stedelijk fenomeen alleen is. In
een stad als Antwerpen is meertaligheid de norm, en in Brussel is het zelfs
onmogelijk om identiteit te begrijpen zonder de constante interactie tussen
oude Vlaamse wortels, Franstalige tradities en internationale gemeenschappen.
Tegelijk ervaren dorpen in West-Vlaanderen of het Hageland de komst van

14



nieuwe bewoners soms als een ingreep in vertrouwde ritmes. Niet omdat het
nieuwe ongewenst zou zijn, maar omdat verandering nooit neutraal is. Ze
verschuift sociale verhoudingen en brengt de vanzelfsprekendheid van
vroegere gewoonten aan het wankelen.

Digitalisering versnelt dat proces nog verder. Waar mensen vroeger vooral
lokaal gevormd werden door familie, buurt en school, worden jongeren
vandaag evenzeer beinvloed door globale online cultuur. De humor van Gentse
studenten lijkt soms meer op die van leeftijdsgenoten in Berlijn of Seoul dan op
die van hun eigen ouders. In Limburg, waar industriéle vernieuwing en digitale
economie in elkaar overvloeien, is die evolutie duidelijk zichtbaar in nieuwe
werkculturen en levensstijlen. Toch blijft er een spanningsveld tussen het
digitale, dat grenzeloos lijkt, en het lokale, dat betekenis geeft. Identiteit
ontstaat steeds vaker op het snijpunt van beide werelden: de Vlaamse scholier
die K-pop danst op TikTok maar tegelijk in sappig dialect praat met zijn
vrienden; de Brusselse jongere die thuis drie talen spreekt maar de codes van
de wijk als leidraad gebruikt in zijn dagelijks leven.

Al deze veranderingen komen samen in een klimaat van polarisatie. Mensen
zoeken eenvoud in een complexe wereld, en identiteit wordt dan soms
verheven tot een marker die duidelijk moet scheiden wie “wij” zijn en wie “zij”
zijn. Het publieke debat in Vlaanderen—zoals elders in Europa—wordt
gekenmerkt door scherpe tegenstellingen die zelden de realiteit weerspiegelen.
In talkshows en sociale media ontstaat al snel de indruk dat identiteit iets is dat
verdedigd moet worden tegen bedreigingen, terwijl het in werkelijkheid een
voortdurend proces van aanpassing en onderhandeling is. Wat in Antwerpen
vanzelfsprekend lijkt, kan in Tongeren aanvoelen als een breuk met
gewoonten; wat in Gent als openheid wordt beleefd, kan in Aalst worden
ervaren als verlies van vertrouwdheid. Die verschillen zijn geen bewijs van
verdeeldheid, maar van de veelvormigheid die Vlaanderen altijd heeft
gekenmerkt.

De beladenheid van identiteit vandaag komt dus niet voort uit een plots
ontstaan conflict, maar uit de botsing tussen verandering en verlangen naar
houvast. Vlaanderen is daarin niet uniek, maar het heeft door zijn geschiedenis,
zijn regionale variatie en zijn meertalige realiteit wel een bijzonder gevoelig
kompas. In deze versnipperde tijd is het geen zwakte om die complexiteit te
erkennen; het is een voorwaarde om verder te kunnen denken. Juist door aan te
nemen dat identiteit in beweging is, wordt ruimte gemaakt voor een verhaal
dat tegelijk historisch geworteld en toekomstgericht kan zijn. Dat verhaal

15



begint bij Vlaanderen, maar reikt verder dan eender welke grens die op een
kaart staat.

Vlaanderen als casus

Vlaanderen is een bijzonder dankbare casus wanneer we het begrip identiteit
in zijn volle complexiteit willen begrijpen, precies omdat het niet past in het
klassieke verhaal van natiestaten die uit één dominante taal, één religie of één
centraal georganiseerde macht zijn gegroeid. Wie naar Vlaanderen Kkijkt, ziet
geen rechte lijn van oorsprong naar heden, maar een weefsel dat voortdurend
is herschikt door handel, landsheren, talen, migraties en politieke structuren.
De grote steden van de middeleeuwen waren al nauw verbonden met Engeland,
Noord-Frankrijk en het Duitse Rijnland, waardoor culturele invloeden van
buitenaf geen uitzondering maar een constante waren. In Brugge hoorde men
[taliaans op de markt, in Antwerpen sprak de elite in de zestiende eeuw
vloeiend Frans en soms zelfs Spaans, en in Brussel wisselden bestuur en taal
meermaals van gedaante zonder dat de lokale bevolking zichzelf daarom als
‘anders’ ging zien. Vlaanderen groeide nooit vanuit één bron, maar juist uit de
kruising van vele bronnen. Het is precies dit ontbreken van een eenduidige
oorsprongsmythe dat de Vlaamse identiteit haar kenmerkende
veelstemmigheid geeft.

Doordat Vlaanderen niet is ontstaan als zelfstandige natiestaat, maar als
onderdeel van grotere politieke verbanden — Bourgondié, de Habsburgse
Nederlanden, het Verenigd Koninkrijk der Nederlanden, en uiteindelijk Belgié
— hebben Vlamingen zich altijd bewogen in meerlagige identiteiten. De vraag
“wie zijn wij?” is historisch nooit los te koppelen geweest van de vraag “wie zijn
onze buren?” of “in welk geheel maken wij deel uit?”. De Vlaamse identiteit is
daardoor minder normerend en meer relationeel: ze ontstaat in verhouding tot
anderen, zowel binnen als buiten de regio. Antwerpen, met zijn eeuwenlange
internationale handel, vormt dat duidelijk afgetekend in zijn stedelijke
zelfbeeld dat tegelijk Vlaams, kosmopolitisch en eigenzinnig is. Limburg, dat
een sterke lokale gemeenschapscultuur combineert met de erfenis van de
mijnmigratie, toont hoe regionale identiteit en migratieverhalen naadloos
kunnen versmelten. In West-Vlaanderen speelt de nabijheid van Frankrijk, de
geschiedenis van grensverkeer en de hardnekkige dialecttradities mee in het
gevoel van eigenheid.

Brussel vormt in die zin geen uitzondering, maar het scherpste voorbeeld van
hoe meervoudige identiteiten naast elkaar bestaan. De stad is historisch

16



geworteld in het Nederlandse taalgebied, maar haar evolutie naar een
meertalige, internationale hoofdstad heeft de Vlaamse aanwezigheid niet
uitgewist, wel hertekend. De Brusselaar die zich Vlaams voelt, doet dat vandaag
op een manier die evenzeer lokaal als Europees is: geworteld in een Vlaamse
onderwijs- en cultuurtraditie, maar dagelijks in contact met tientallen talen,
internationale instellingen en wereldwijde netwerken. Die ervaring maakt
duidelijk dat identiteit geen keuze tussen lagen is, maar een gelaagdheid op
zich. In Brussel wordt zichtbaar wat elders soms onuitgesproken blijft: dat
Vlaams-zijn perfect samen kan gaan met Belgisch-zijn, Europees denken en
globale leefstijlen.

Het ontbreken van een klassiek natiestaatverhaal heeft Vlaanderen nooit
verzwakt; het heeft de regio juist geleerd om identiteit te benaderen als iets
dynamisch en gelaagd. Veel Vlamingen voelen zich tegelijkertijd verbonden met
hun dorp of stad, met Vlaanderen als culturele ruimte, met Belgié als
staatsstructuur en met Europa als politiek en economisch raamwerk. Die
meervoudige identiteiten spreken elkaar niet noodzakelijk tegen — ze
weerspiegelen de historische realiteit van een gebied dat altijd in verbinding
heeft gestaan met de wereld om zich heen. Een inwoner van Gent kan evengoed
Europese waarden onderschrijven, Belgisch burgerschap dragen en toch een
sterk lokaal bewustzijn hebben dat zich uit in taal, stedelijke trots of culturele
voorkeuren.

Wanneer we Vlaanderen dus gebruiken als voorbeeld om te begrijpen hoe
identiteit werkt, kiezen we niet voor een uitzonderlijke of afwijkende casus,
maar voor een regio die precies door haar gelaagdheid inzicht geeft in de
hedendaagse realiteit van identiteit. Vlaanderen is niet één verhaal, maar een
verzameling verhalen die elkaar soms versterken, soms bevragen, soms
uitdagen. Die veelheid is geen zwakte, maar de kern van haar culturele
vitaliteit. Het maakt duidelijk dat identiteit nooit een eindpunt is, maar een
voortdurende oefening in betekenisgeving — een proces dat zich afspeelt in
steden en dorpen, in gezinnen en scholen, in Brussel en aan de kust, en vooral
in de manier waarop mensen zichzelf verhouden tot een wereld die nooit
stilstaat.

17



18



DEEL II: Historische wortels
van Vlaamse cultuur

19



20



Hoofdstuk 2: De Vlaamse Geschiedenis

De Romeinen en Belgica

Wanneer men vandaag door het Vlaamse landschap reist, lijkt het haast
onmogelijk dat ditzelfde grondgebied ooit deel uitmaakte van een immense,
strak georganiseerde wereldmacht. En toch begon een deel van wat wij later als
“Vlaanderen” zouden herkennen zijn historische traject niet als een
afgebakende regio, maar als een klein, noordelijk uithoekje van Belgica, een
Romeinse constructie die evenveel over de logica van het rijk vertelde als over
de mensen die er woonden. De Romeinen zagen geen “Vlamingen”, geen
“Brabanders” of “Limburgers”, maar een samenraapsel van stammen die zij
onder één noemer brachten: Belgae. En net in die vroege, administratieve
vereenvoudiging ligt een van de eerste sporen van hoe externe machten dit
gebied voortdurend opnieuw zouden herdefiniéren.

De Romeinen kwamen niet als blanke bladzijde binnen. De streek kende een
lange traditie van kleine gemeenschappen die leefden van landbouw, veeteelt
en lokale handel. Wat de Romeinen deden, was deze bestaande realiteit niet
verdringen, maar inkapselen in een nieuw systeem van wegen, belastingen,
handel en militaire controle. Dat proces verliep niet altijd zachtzinnig, maar
evenmin louter gewelddadig. Het leven veranderde traag en ongelijkmatig. De
kustvlakte en Scheldevalleien, waar de infrastructuur beter tot zijn recht kwam,
namen sneller deel aan het Romeinse ritme dan de zwaardere zandgronden en
de gebieden die wij vandaag met Limburg associéren. Zo ontstond al vroeg een
patroon dat Vlaanderen zijn hele geschiedenis zou blijven achtervolgen:
verschillen in levenswijze die niet voortkomen uit ‘mentaliteit’, maar uit
bodem, ligging en toegang tot netwerken.

Romeinse aanwezigheid betekende ook een nieuwe manier van kijken. Voor het
eerst werd deze regio opgenomen in een groter verhaal, waarin steden, wegen
en handelspunten niet louter lokale noden dienden, maar verbonden waren
met plaatsen die mensen enkel van horen zeggen kenden: Trier, Keulen, Lyon,
zelfs Rome. De aanleg van wegen als structurerend element is in vele regio’s
nog steeds zichtbaar in geografische patronen, tracés en nederzettingen. Dit
vroege infrastructuurnet bracht een vorm van eenheid in een gebied dat
daarvoor eerder versnipperd was. Dat is misschien wel de meest blijvende
invloed van Rome: het besef dat dit stukje land deel kon uitmaken van iets
groters, dat identiteit niet eindigde aan de rand van de akker, maar verweven
raakte met handel, macht en verre politieke besluitvorming.

21



