Filosofie van Autisme






FILOSOFIE
VAN AUTISME

Fundering voor
een trage psychoanalyse

Erik Nagtegaal



Voor mam en pap

“Traag is goed.”

Ann Weiser Cornell

Filosofie van Autisme

© 2026 Erik Nagtegaal
Auteur: Erik Nagtegaal

Druk en bindwerk: Brave New Books, Rotterdam
Coverontwerp: Erik Nagtegaal
Vormgeving binnenwerk: Brave New Books, Rotterdam

Filosofie algemeen
ISBN: 9789465383682
NUR: 730

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd,
opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige
vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opnamen, of
enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgever.



INHOUD

&

INLEIDING 9
AUTISME EN TRAAGHEID

HOOFDSTUK 1 19
TRAAGHEID

HOOFDSTUK 2 29

EEN HUMANISTISCHE LEVENSFILOSOFIE

HOOFDSTUK 3 45
TRAGE PSYCHOANALYSE BIj AUTISME

HOOFDSTUK 4 63
HET VERTRAGINGSPROCES IN VIER STAPPEN

HOOFDSTUK 5 73
VERANTWOORDELIJKHEID NEMEN

HOOFDSTUK 6 85
TWIJFEL?
HOOFDSTUK 7 99

HET VRAGEND, OPEN BEWUSTZIJN

HOOFDSTUK 8 107
VAN HET IK DENK NAAR HET IK LEEF

HOOFDSTUK 9 123
SPELEN IN TRAAGHEID



UITLEIDING
EEN OPEN OMGANG MET AUTISME

APPENDIX
ADEMRUIMTE MET TRAAGHEID

BIBLIOGRAFIE

WOORD VAN DANK

129

135

141

149



5

FILOSOFIE

VAN AUTISME






INLEIDING

AUTISME EN TRAAGHEID

&

‘Autisme’ en ‘traagheid’. In het eerste opzicht misschien twee heel
bijzondere en verschillende fenomenen. Het eerste fenomeen be-
hoeft en benodigt echter het tweede. Autisten hebben vaak ‘puzzel-
tijd’ nodig om de informatie van de buitenwereld, die ze verwerken,
een plek te geven. Zo ook bij mij. Sinds september 2021 ben ik gedi-
agnosticeerd met ‘autismespectrumstoornis’ (ASS). Ik merk dat ik
veel tijd nodig heb om de informatie, die ik opdoe in de buitenwe-
reld, een plek te geven en dat ik vaak moe ben.

Op de dag dat ik dit opschrijf nog bijvoorbeeld: ik kom een man
tegen in de Albert Heijn, waar ik bij de groenteafdeling aan het kij-
ken ben naar verspakketten. “Zijn er toevallig nog nieuwe varianten
bij gekomen?”, vraag ik me af, terwijl ik naar ze kijk. Op dat moment
komt de man op mij af en vraagt: “Mag ik er langs?”. Ik denk in eer-
ste instantie: “Er is voldoende ruimte om langs mij te lopen; waar-
om vraagt u mij dit?”, maar de man kijkt mij indringend aan en ik
twijfel vervolgens en zeg niets. Ik ervaar dat ik de situatie niet kan
en mag onderzoeken. Te weinig tijd. [k moet nu iets doen. Of aan de
kant gaan of om mij heen kijken en zien of hij er langs kan met als
mogelijk gevolg dat de man kwaad wordt, omdat het hem te lang
duurt.

Omdat ik te weinig tijd lijk te hebben, denk ik dat ik er beter aan
doe om meteen aan de kant te gaan en mijn excuses aan te bieden.
Ik ga aan de kant en de man moppert nog. Ik hoor hem mij nog na-
roepen: “Ja, vriend, dat is niet handig...” of iets dergelijks. Hierna
vervloek ik mijzelf dat ik niet op tijd voor mijzelf ben opgekomen
door te zeggen: “Natuurlijk mag u er langs, er is genoeg ruimte om
om mij heen te lopen”. Daarna besef ik dat dit een fout antwoord
had kunnen zijn, omdat ik een tas op de grond had staan en een
boodschappenmandje, waardoor hij er misschien echt niet langs



kon. Het lukte mij helaas niet om op tijd te checken of deze in de
weg stonden voor deze man. Allemaal alarmbellen rinkelen in mijn
hoofd. Ik ben overprikkeld en zit te veel in mijn hoofd. Ik ervaar dat
mijn grenzen al te ver zijn gepasseerd door wat mij overkomt.

Wat mij daaropvolgend bezig blijft houden is: zat ik nu in de
fout en had de man gelijk of kon hij er gewoon langs en wilde hij om
de een of andere reden bij mij een punt maken en zich dan vervol-
gens beter voelen? Ik had sterk het idee dat dit laatste het geval
was. Ik kon niet op tijd de situatie onderzoeken en voor mijzelf op-
komen, want ik had te weinig puzzeltijd. Het gevolg was kortslui-
ting in mijn hoofd. Er werd tussen mijn routinehandelingen van
boodschappen doen gekomen. Ik raakte van mijn pad af. Te veel
vragen, te weinig antwoorden in zeer korte tijd om adequaat te
kunnen handelen naar de man en mijzelf. Ik kon mijzelf wel voor
mijn hoofd slaan. Aardig wat zelfkritiek - of kritiek van mijn meta-
forische ‘dikke-ik’ - in mijzelf blijkbaar. Deze situatie hield mij zo-
wat de hele middag bezig. En dit soort situaties met vergelijkbare
prikkels en effecten treedt steeds weer op in mijn leven. Wat ik ook
doe. Ik kom er niet los van.

Dit is autisme. Dit is ook een gebrek aan traagheid, een gebrek
aan stil gaan staan en aanwezig zijn in het moment bij wat er wer-
kelijk toe doet met een compassievol ‘vragend, open bewustzijn’.
Dit is wat Nederlands (praktisch) filosoof Harm van der Gaag in zijn
boek Wie het niet weet mag het zeggen noemt “een vragende denk-
houding” (Van der Gaag: 63) van het eigen lichaam van het autis-
tisch ‘subject’. Dit wil zeggen: van het autistisch ‘zelf of ‘individu’.
“De filosofische denkhouding is precies daarin zo wezenlijk anders
dan de praktische, alledaagse, dat het niet verder komen dan een
vraag niet als een mislukking geldt, maar als goed werk.” (Ibidem:
39) Een vraag behoeft zelf mogelijk geen antwoord, aangezien wij,
mensen, zelf een antwoord behoeven en deze vraag pas ervan voor-
zien. (Ibidem: 35-36)

Het stellen van een vraag dient met deze door Van der Gaag be-
schreven houding qua goed werk uiteindelijk een tweeledig doel:
deze houding is goed (het kan je geluk en gemoedsrust bijvoor-
beeld bevorderen, doordat je levensproblemen oplossen), maar
doet ook goed (het kan je moreel gedrag bijvoorbeeld bevorderen,

10



doordat je jouw beschouwing op het leven, jouw ‘levensfilosofie’
deugdzaam aanpakt). Het gaat dus om iets praktisch. Zo stelt de ne-
gentiende-eeuwse Amerikaanse filosoof Henry David Thoreau in
zijn hoofdwerk Walden heel mooi wat het betekent om filosoof te
zijn:

“Wijsgeer zijn betekent niet alleen subtiele gedachten te

hebben, zelfs niet een school te stichten, maar de wijsheid zo lief
te hebben dat men leeft in overeenstemming met wat die
vereist, een leven van eenvoud, onafhankelijkheid,
grootmoedigheid en vertrouwen. Het komt neer op het oplossen
van sommige levensproblemen, niet alleen theoretisch, maar in
de praktijk.” (Thoreau: 19)

De hedendaagse Amerikaanse praktische filosoof Lou Marinoff
schrijft in zijn Geen pillen maar Plato! dat iedereen een levensfiloso-
fie heeft, maar dat slechts weinig mensen de gelegenheid hebben
gehad om de details daarvan uit te werken. (Marinoff: 17) “Het be-
grijpen van uw eigen filosofie kan helpen bij het oplossen of be-
heersen van veel van uw problemen. Filosofische denkbeelden kun-
nen ook de oorzaak zijn van onze problemen. Daarom moeten we
de ideeén die we hebben kritisch onder de loep nemen en een
zienswijze ontwikkelen die voor ons werkt, niet tegen ons.” (Ibi-
dem)

Hiervoor, voor het oplossen van onze belangrijke levensproble-
men en het aanpakken van onze levensfilosofie, kunnen we geluk-
kig te rade gaan bij onze vragende denkhouding. Hiermee ontwik-
kelen we een zienswijze, die voor ons werkt. Een denkhouding, die
zich afsluit voor (bepaalde) levensproblematiek of, even erg, zich
enkel en alleen laat leiden door woorden en gedachten, werkt ech-
ter niet. De Amerikaanse psycholoog en filosoof William James
schrijft dan ook in een belangwekkend werk van hem, genaamd
Vormen van religieuze ervaring: “Filosofie leeft van woorden, maar
waarheid en feiten wellen op in onze levens op een wijze die for-
mulering in woorden te boven gaat. In de levende waarneming is er
altijd iets dat flikkert en schittert en zich niet laat vangen en waar-

11



voor nadenken te laat komt. Niemand weet dat beter dan de filo-
soof.” (James, 2005b: 339)

We kunnen hier ‘feiten’ opvatten als ‘eindige waarheden’, die we
ervaren van de buitenwereld, bijvoorbeeld fysieke sensaties, en in
onze eigen binnenwereld, bijvoorbeeld gedachten en emoties. Deze
zijn eindig, omdat ze in een ‘stroom van bewustzijn’ elkaar opvol-
gen. (James, 1950: 239) De ‘waarheid’ kunnen we hier opvatten als
iets onuitputtelijks of opens, aangezien dit in de praktijk altijd
standhoudt en in onze ervaring werkt. Verderop komen we deze
twee noties weer tegen. De vragende denkhouding kunnen we in
mijn optiek zodoende maar beter invullen met een zekere ‘open-
heid’.

Openheid is de louter tegenwoordigheid van geest, die ‘preala-
bel’ voorafgaat aan, en meegaat in, alle gespecialiseerde vormen
van bewustzijn, zoals spreken en denken, kijken en luisteren, ge-
voel en imaginatie. Het maakt een oerverstandhouding mogelijk tus-
sen mensen onderling, ook als zij elkaars taal (nog) niet verstaan en
elkaars gebruiken (nog) niet begrijpen. Open ruimte voor weder-
zijdse erkenning en dialoog tussen culturen. Vanuit die voorafgaan-
de oorsprongsdimensie wordt elke cultuur zowel bevestigd als ge-
relativeerd. (Duintjer, 2002: 12) Zo stelt Otto Duintjer, hedendaags
Nederlands filosoof met centrale belangstelling voor meditatief be-
wustzijn, in zijn boek Onuitputtelijk is de waarheid. We zullen onze
open twijfel nog later tegenkomen en verderop vormgeven in dit
essay.

Ik ga ervan uit dat de autist in zijn of haar identiteit ‘volkomen’
autistisch is, omdat het autisme een ‘manier van zijn’ is voor deze.
In termen van het gedachtegoed van de hedendaagse Franse filo-
soof Paul Ricoeur in zijn Oneself as Another houdt autisme, als ma-
nier van zijn bezien, in mijn ogen iets tweeledigs in. Als autist heb je
een ‘stabiele identiteit’ (idem-identiteit), waarbij je echt autist bent
en blijft als eigenschap van wie jij bent. Maar als autist heb je ook
een ‘dynamische identiteit’ (ipse-identiteit), waarbij je door de tijd
heen met inbegrip van veranderende omstandigheden en nieuwe
ervaringen weliswaar anders wordt, maar toch jezelf kunt zijn en
blijven met behulp van het je houden aan jouw woord ten opzichte
van jezelf, anderen en de wereld. Je neemt dan fundamenteel ver-

12



antwoordelijkheid om trouw te zijn aan jezelf, anderen en de we-
reld, (qua levenskunst) ‘autist’ te zijn in dit opzicht, met alles wat
dit inhoudt, de ups en downs van het autistische veranderlijke le-
ven, en hierin nieuwe leerprocessen aan te gaan. (Ricoeur: 116-
125) Om mijns inziens zo de beste versie van jezelf te zijn, of an-
ders te worden. Vragen zijn hier onmisbaar voor.

De hedendaagse Canadese filosoof Charles Taylor sluit in mijn o-
gen aan bij deze stelling en helpt ons vervolgens ons tweeledige au-
tistische identiteitskader te ‘verruimen’, aangezien hij de notie van
identiteit koppelt aan die van oriéntatie in zijn Bronnen van het zelf.
“Weten wie je bent, betekent dat je je in de morele ruimte kunt ori-
enteren, een ruimte waarin zich vragen voordoen over goed en
kwaad, over wat het doen waard is en wat niet, over wat van bete-
kenis en gewicht voor je is, en wat onbeduidend en van onderge-
schikt belang.” (Taylor, 2009: 70) Je kunt de autist dus niet los zien
van diens autistische vragen en ervaringen. Het autisme kleurt en
doordringt geheel diens leven, zoals Jim Sinclair, een invloedrijke
Amerikaanse denker en activist op het gebied van autisme, dat be-
schrijft:

“Autisme is niet iets wat iemand heeft of een ‘schulp,” waarin
iemand gevangenzit.[...] Autisme is een manier van zijn. Het is
aldoordringend: het kleurt elke ervaring, elke sensatie,
waarneming, gedachte, emotie, en ontmoeting, elk aspect van
het bestaan. Het is niet mogelijk om het autisme van de persoon
te scheiden - en als het al mogelijk was, dan zou degene, die je
overhield, niet meer dezelfde persoon zijn.” (Sinclair, 1993)

Het is goed, vind ik, autisme (in dit opzicht) niet te willen genezen
of definitief op te willen lossen. Of op een belangrijke vraag met be-
trekking tot autisme een (sluitend) antwoord te willen zoeken of
vinden. Om deze reden gebruik ik ook het woord ‘autist’ of ‘autis-
tisch subject’ in plaats van ‘persoon met autisme’ of ‘ASS’er’ of iets
dergelijks. Je hebt geen autisme, je bent een autist. Niet negatief,
maar wel realistisch bedoeld. Je hebt immers een specifieke kwets-
baarheid en bent genoodzaakt hierdoor zo nu en dan te herstellen.

13



De situatie van herstel in Nederland verdient het in dit kader om
belicht te worden. In Nederland is om herstel namelijk veel te doen.

Zoals hedendaagse Nederlandse filosofen Dienke Boertien en
Wouter Kusters schrijven in hun mooie boek Filosofie bij Herstelon-
dersteuning:

“Het gonst in de geestelijke gezondheidszorg van de
vernieuwing en de verandering. Er wordt gesproken over een
‘transitie’ naar een nieuw model, naar een nieuwe organisatie
van de zorg en een nieuwe positie van de ggz in de samenleving.
Ook aan de kant van de patiénten zelf - dat wil zeggen, bij de
min of meer georganiseerde patiéntenbeweging - zijn de laatste
decennia veel nieuwe opvattingen, werkwijzen en begrippen
ontstaan. Deze volgen deels de eerdere emancipatiebewegingen
in de zorg - zoals die van de beweging van de anti-psychiatrie -
maar deels is ook een nieuwe beweging ontstaan, te weten, de
herstelbeweging. Bij het zoeken naar nieuwe manieren om om te
gaan met de complexiteiten van het bestaan - de hoogtes en
dieptes, hetlijden en de verwarring - bleken ervaringen van
welbevinden nogal eens uit onverwachte hoek te komen, lang
niet altijd dankzij de georganiseerde zorg maar veelal via een
geheel eigen, authentiek en onvoorspelbaar proces waarin
iemand balans en ruimte vond. Dit proces en deze uitkomst
werden vanaf de jaren ‘90 samengevat met het begrip herstel -
in navolging van het Engels begrip recovery. Het begrip ‘herstel’
brengt een vernieuwende kijk op psychisch leed en de zorg
daarbij met zich mee. Ervaringskennis en eigen regie worden
hierbij als centrale begrippen beschouwd. Binnen de zorg heeft
dit geleid tot de inzet van ervaringsdeskundigen in zowel het
primaire (individuele) proces als bij (maatschappelijke)
beleidsontwikkelingen. Zo is er steeds meer ruimte gekomen
voor zelfhulp en voor zogeheten herstelacademies. Maar er zijn
nog vele vragen over hoe de geestelijke gezondheidszorg, de
psychiatrie, en in het bijzonder de herstelondersteuning, zich
verder zouden kunnen ontwikkelen.” (Boertien & Kusters: 5-6)

14



Bij herstel van psychische kwetsbaarheid, en mijns inziens dus ook
bij autisme, is “zoeken, twijfelen, verdwaald raken en opnieuw be-
ginnen van wezenlijk belang. De benaming van ‘trage vragen’ die
[hedendaags Nederlands] filosoof Harry Kunneman oppert is [..]
zeer toepasselijk.” (Ibidem: 6) Zijn notie van trage vragen stellen
wordt verderop in dit essay voorts uitgewerkt met betrekking tot
autisme.

Verder schrijven Boertien en Kusters dat het stellen van de juis-
te vragen een kunst is: “De filosofie als de wetenschap die het ge-
heel van het menselijk leven en de ervaring bevraagt biedt handvat-
ten om deze vragen te stellen, van mogelijke antwoorden te voor-
zien en vervolgens weer nieuwe vragen op te werpen.” (Ibidem: 7)
Deze kunst en wetenschap van het vragen stellen kan “helpen bij
het verwoorden en verkennen van vragen waar iemand zich door
een eigen ervaring mee geconfronteerd ziet.” (Ibidem: 8-9) Ik hoop
je dan ook te laten zien wat voor open kader mij helpt om vragen-
derwijs met mijn eigen ervaringen om te (leren) gaan, zodat jij hier
hopelijk inspiratie van op kan doen en wat Boertien en Kusters
noemen “gestokte, klemzittende of zelfdestructieve ervaringen te
laten ontwikkelen naar dat wat [..] [jij] als herstel ervaart.” (Ibi-
dem: 8) Maar ook in het algemeen is het stellen van passende vra-
gen in een zekere openheid relevant, zo lijkt mij.

Het gaat er zodoende om een vragend, open bewustzijn of open
twijfel te ontwikkelen. Maar daarvoor is het nodig dat de autist een
zinvolle en echte vraag stelt. Wie zo’n vraag stelt, doet volgens Van
der Gaag een klein aantal dingen tegelijk:

1. De persoon laat blijken dat hij of zij iets niet weet;

2. De persoon laat blijken dat hij of zij weet dat hij of zij het

niet weet;

3. De persoon geeft te kennen dat hij of zij hetgeen hij of zij

niet weet misschien wel zou willen weten. (Van der Gaag:
16)
Per punt is, denk ik, de volgende aanvulling te geven:
1. De autist laat blijken dat hij of zij iets niet weet: hij of zij
laat blijken dat hij of zij niet weet om te gaan met het ge-
heel aan drift-stimuli met jouissance, dat na de scherpe

15



