
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Religie, cultuur 

en politiek  



  



 

 

 

 

 

 

 

Religie, cultuur 

en politiek 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

Peter Franken 
  



 

 

 

 

Cover: Het Heilig Baldakijn 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schrijver: Peter Franken 

Coverontwerp: Peter Franken 

ISBN: 9789465315317 

Editie 2026 

  



5 

 

Inhoud 
 

 

Voorwoord    7 
 

1 Inleiding    9 
  

2 Religies    15 
 

Hindoeïsme     15 

Boeddhisme     27 

Shintoïsme     33 

Confucianisme    35 

Zoroastrisme     41 

Jodendom     42 

De Grieks-Romeinse godenwereld   46 

 

3 Monotheïsme   48 
 

Aton en Jaweh    48 

Jezus      50 

Christusdoctrine    51 

Dualisme en haeresie   54 

Feesten en rituelen    57 

Constantijn     60 

Mohammed     62 

Monotheïsme in drievoud   63 

Het Grote Schisma    67 

 

4 Een Heilig Boek   70 
 

Inleiding     70 

Jodendom     70 

Christendom      73 

Islam      77 



6 

 

5 De christelijke wereld  80 
 

Kloosterorden    80 

Nieuwe windhandel    83 

Schisma en ketterij    86 

Een christelijke maatschappij  88 

Cultuur     94 

Godsdienstoorlog    96 

 

6 De Reformatie   98 
 

Inleiding     98 

De theologie van de reformatie  100 

Kerkscheuring    107 

De Reformatie begint   112 

Oorlog en vervolging    116 

De Nederlanden    118 

Dertigjarige oorlog    124 

Anglicaanse Kerk    125 

 

7 Slavernij    131 
 

Slavenhandel     134 

Trans Atlantische Driehoek   137 

De slavenmaatschappij in Amerika  141 

Confederatie en Burgeroorlog  143 

Slavernij en de christelijke moraal  153 

 

8 Wereldpolitiek   156 
 

Inleiding     156 

Zionisme     158 

Communisme     163 

Clash of fundamentalisms   166 

Israël      169 

 

Epiloog         176 



7 

 

Voorwoord 
 

 

Religie heeft te maken met het vereren van goden, vandaar 

ook de term godsdienst. Dat kan verschillende vormen aanne-men waarbij de minimale variant een zeker ‘religieus besef’ is 
zonder dat er van verering nog sprake is. Behalve rituelen, ge-

bruiken en voorschriften worden religies veelal gekenmerkt 

door een stelsel van aanhangende waarden en normen die de 

morele component van de betreffende godsdienst vormen. Die 

morele ordening kan in voorkomende gevallen een eigen le-

ven gaan leiden. Zo zijn grote delen van West Europa al ge-

ruime tijd sterk gedeconfessionaliseerd maar in moreel op-

zicht is er nauwelijks verschil met die delen waar het christen-

dom nog volop beleden wordt. In dat opzicht vormt de chris-

tenheid, het totale gebied waar het christendom ooit de domi-

nante religie was of nog steeds is, een eenheid waar het gaat 

om juist die waarden en normen. Daarmee onderscheidt de 

christenheid zich nadrukkelijk van de gebieden die gemaks-

halve islamitisch of Hindoeïstisch worden genoemd. Waar de 

religie als geloofsbeleving geheel of gedeeltelijk wegvalt kan 

kennelijk de in de cultuur verankerde moraliteit gewoon 

voortbestaan. Voor het zo ver is gaan er wel de nodige eeuwen 

overheen. Het christendom werd in zijn ontstaansgebied al na 

een paar eeuwen geheel overvleugeld door de islam. Van echte 

culturele verankering was in de 8e eeuw nog onvoldoende 

sprake, het nieuwe geloof was aan de oppervlakte blijven ste-

ken. In dit boek wordt dit een laagje vernis genoemd, een on-

eerbiedige term die gemakkelijker beklijft dan het deftige ‘ci-vilisatie’.  
Monotheïsme kenmerkt zich door het verheffen van één god 

tot de enige god met uitsluiting van alle anderen. Dat er meer-

dere monotheïstische religies bestaan is dus een contradictio 

in terminis. Maar dat kan een religie die het alleenrecht op het 



8 

 

grote gelijk meent te bezitten natuurlijk onmogelijk toegeven. 

Zo lang iedereen met zijn monotheïsme netjes binnen het ei-

gen ontstaansgebied blijft en anderen niet probeert te bekeren 

of regelrecht te overheersen, is er weinig aan d hand. De ge-

schiedenis laat echter zien dat dit allesbehalve het geval is ge-

weest. Vandaar de conclusie die aan het einde van dit boekje 

wordt getrokken dat de komst van het monotheïsme in terug-

blik de bron is waaruit de deplorabele staat van de huidige we-

reld is ontsproten. Wellicht gewaagd maar moeilijk te weer-

leggen.  

Hoezeer monotheïsme kan leiden tot een onontwarbare klu-

wen van fundamentalistische geloofsovertuiging, culturele en 

morele waarden en politieke problemen is duidelijk waar-

neembaar in Israël waar het conflict tussen joden en Pales-

tijnse moslims inmiddels onoplosbaar is geworden.  

 

Rotterdam, januari 2026 

 

Peter Franken 

 

  



9 

 

1 Inleiding 
 

 

Rituelen en de aanwezigheid van een kleine groep binnen een 

leefgemeenschap die de uitvoering hiervan monopoliseert, 

onderscheiden de mens van alle andere levende wezens op 

aarde. De vraag is waarin de oorsprong van dit bijzondere ken-

merk is gelegen. 

In Bijbelse termen is sprake van verdrijving uit het Paradijs 

wegens het eten van de Boom der Kennis. Evolutionair komt 

dit overeen met de transformatie van homo sapiens in homo 

sapiens sapiens. In computertermen is dat te vergelijken met 

de introductie van homo sapiens 2.0. Het vermogen te kunnen 

reflecteren op het eigen bestaan door een nieuwe ontwikke-

ling van het animale zenuwstelsel is een evolutionaire sprong 

die verankerd is in de hardware van de mens. De bewust den-

kende mens wordt vanaf nu geconfronteerd met een ondraag-

lijke leegte in zijn bestaan. Hij leeft zonder enig idee te hebben 

met welk doel dat is, zijn enige zekerheid is dat hij op termijn 

dood gaat. Homo sapiens 2.0 ervaart zichzelf aanvankelijk als 

niet meer dan een ademtocht, een betekenisloos verschijnsel 

van voorbijgaande aard. Doordat homo sapiens 2.0 gaande-

weg een besef heeft ontwikkeld deel te zijn van een groter ge-

heel kon een dergelijk zinledig bestaan draaglijk worden ge-

maakt. Hijzelf leidt een kortstondig bestaan op aarde maar 

maakt deel uit van een veel grotere wereld. Die wereld wordt 

begrensd door het eigen waarnemingsvermogen. En in het zoeken naar houvast ontstaan begrippen als ‘het firmament’ 
waarin de hemellichamen een min of meer vaste plek hebben 

en dat de buitenaardse begrenzing vormt van die wereld 

waarbinnen de nieuwe mens zijn bestaan een plek heeft gege-

ven. Het bevolken van die afgesloten ruimte met bovenaardse 

verschijnselen, waaruit gaandeweg een godenwereld ontstaat, 

komt voort uit een geestelijke ontwikkeling die eveneens in de 



10 

 

hardware van homo sapiens 2.0 verankerd komt te liggen. 

Men kan daarom ook spreken van ‘homo sapiens religiosus’.  
Opgravingen in het gebied van de Tigris en de Eufraat hebben 

veel informatie opgeleverd over hoe al duizenden jaren gele-

den religieuze legenden een rol speelden in het leven van de 

reflecterende mens. Talrijke kleitabletten bleken beschreven 

met scheppingslegenden en verhalen over het hoe en waarom 

van het ontstaan van de mens naast de goden en als bijzondere 

verschijning binnen de dierenwereld. In een daarvan wordt 

verhaald over de god Marduk die onder supervisie van de god-delijke ‘tovenaar’ Ea aan de godin Aruru (of Mami) opdracht 

geeft om de mens te boetseren uit klei gemengd met het bloed 

van daarvoor opgeofferde goden.  

De enige reden die hiervoor wordt gegeven is dat de mens no-

dig is om de goden te dienen en te vereren. De goden hebben 

publiek nodig, anders is hun bestaan zinledig. Hiermee wordt 

het probleem van de ondraaglijke leegte van het bestaan van 

de mens verlegd naar de goden. Maar de mens heeft nu in elk 

geval antwoord op de vraag waartoe hij op de wereld is: om 

de goden te dienen en te vereren. Deze dooddoener is een blij-

vertje gebleken. Duizenden jaren later kreeg ik hetzelfde ant-

woord toen ik als achtjarige mijn vader in een onbewaakt 

ogenblik dezelfde vraag stelde. 

 

Heilig Baldakijn 

 

De socioloog Peter Berger heeft in de jaren 1960 een model 

ontwikkeld dat voortborduurt op de evolutionair-antropolo-

gische ontwikkeling van homo sapiens religiosus, ook wel 

homo sapiens reflexus genaamd. Voor die weldadige omhul-

ling van de eigen leefwereld door een bovenaardse heeft Ber-

ger de term Sacred Canopy in het leven geroepen, door mij 

vertaald als Heilig Baldakijn. Sjamanen werpen zich vervol-

gens op als de mediërende personen die de verbinding tussen 

de twee werelden moeten borgen, de aardse en de 



11 

 

bovenaardse. Hieruit ontstaat een priesterklasse die zijn spe-

ciale link met de bovenaardse wereld gebruikt om de rest van 

de gemeenschap te overheersen. Binnen de gemeenschap ont-

staat als vanzelf een gemeenschappelijke visie op de gang der 

dingen. Men weet hoe de wereld in elkaar zit, hoe men heeft te 

handelen in het leven, welke goden het machtigst zijn en dus 

te vooral vriend moeten worden gehouden, kortom er is 

sprake van een gemeenschappelijk wereldbeeld. 

Maar de ontwikkeling van de mens staat niet stil en na verloop van tijd kan het gebeuren dat zo’n oud en vertrouwd wereld-
beeld niet langer in de pas loopt met het perceptieniveau van 

de deelnemers. Ter vergelijking: kleine kinderen kan men la-

ten geloven in het bestaan van de Kerstman maar dat verhaal 

kent zoveel ongerijmdheden dat zelfs een kind dat geïsoleerd 

opgroeit vroeg of laat tot de conclusie moet komen dat dit niet 

in overeenstemming te brengen is met zijn kennis van de rest 

van de wereld.  

Zoiets zal ook het geval geweest zijn met de inwoners van het 

Romeinse Rijk die eeuwenlang hebben vastgehouden aan de 

geromaniseerde versie van de Griekse goden maar uiteindelijk 

ervaren dat dit Heilig Baldakijn teveel barsten begint te verto-

nen om effectief te zijn. Een oppergod die weinig anders doet 

dan achter vrouwen aanzitten en zichzelf daarvoor nog wel in 

een vlieg wil veranderen om in iemands slaapvertrek door te dringen, is niet langer geschikt voor ‘grote mensen’. Het zijn 
stripverhaal personages geworden, die oude goden. Men heeft 

behoefte aan iets nieuws om de leegte van het bestaan te ver-

hullen. Vandaar dat de belangstelling toeneemt voor mysterie-

religies die veel minder geënt zijn op een afspiegeling van 

menselijke verhoudingen maar een beroep doen op de mense-

lijke fascinatie met onbegrijpelijke zaken. Buiten het Ro-

meinse Rijk was men daar kennelijk al eerder aan toe geweest, want de ‘nieuwe geheimzinnigheid’ (een religieuze Nouvelle 
Vague) komt vooral uit het oosten en zuidoosten. Mithras, Isis, 

Zoroaster en Sol Invictus verdringen Jupiter, Hera en Apollo.  



12 

 

In deze religieuze revolutie heeft de nog betrekkelijk kleine 

beweging van de christenen door middel van mimesis een 

plaats op het grote podium der Romeinse religieuze stromin-

gen weten te verwerven. Het is nog maar de vraag of men kan 

stellen dat genoemde bewegingen zijn opgegaan in het chris-

tendom of dat het christendom, met als boegbeeld de figuur 

van Jezus, is opgegaan in de Mithras cultus, waarbij Isis later 

is geïncorporeerd d.m.v. de instelling van de Maria cultus. Hoe 

het ook zij, het christendom had op een gegeven moment het 

tij mee in religieus opzicht. Wat wellicht de doorslag heeft ge-

geven is de hoge organisatiegraad van de christelijke gemeen-

schap, grotendeels geënt op die van de staat. Zo kon het chris-

tendom gemakkelijk tot een component van het staatsgezag 

worden gemaakt, alles sloot naadloos op elkaar aan. Voordeel 

was dat het wereldlijk gezag nu niet slechts een religieus tintje 

kreeg door de vergoddelijking van de keizer, maar dat de kei-

zer indirect kon beschikken over het eeuwige leven van zijn 

onderdanen door te leunen op het wapen der excommunica-

tie.  

Met het herstel van het Heilig Baldakijn kon de mens ten wes-ten van de Euphraat er weer zo’n duizend jaar tegen. De erosie 
begon daar echter opnieuw in de late middeleeuwen totdat te-

gen het einde van de negentiende eeuw de moderne mens er 

weer alleen voorstond. Dat kan een verklaring zijn dat nieuwe 

massabewegingen als het communisme en het nationaalsocia-lisme zo’n geschikte voedingsbodem aantroffen. Ze gaven de 
eenzame mens de gelegenheid de illusie te koesteren deel uit 

te maken van een groot geheel, met nieuwe zingeving, een ge-

zamenlijke weg naar een nieuwe wereld en een nieuwe mens. 

In de Westerse wereld gaat als vanzelf de meeste aandacht uit 

naar het christendom, een fenomeen dat verderop zal worden 

toegelicht. Er zijn echter meer grote religies die tot op de dag 

van vandaag door miljoenen of zelfs miljarden mensen wor-

den aangehangen. Dit boekje biedt daarom een kort overzicht van ‘wat de markt ons biedt.’  



13 

 

Antropomorfie versus idee 

 

De religieuze mens heeft de kennelijke behoefte een voorstel-

ling van goden te maken in zijn eigen beeld. Zo wordt de op-

pergod graag gezien als een geweldenaar die almachtig en al-

ziend is, een soort supermens. Van Feuerbach is de uitspraak 

dat als vogels een godsbeeld zouden hebben hun god beslist 

zou zijn uitgerust met heel grote vleugels. Vanuit die antropo-morfe benadering wordt vervolgens ‘gefilosofeerd’ over de 
aard en het wezen van deze godheid en de consequenties die 

dat heeft voor de inhoud van de betreffende religie.  

Een vergelijkbaar verschijnsel doet zich voor bij atheïsten die 

weliswaar geen godsbeeld hebben maar zich een voorstelling 

proberen te maken van hun plaats in het universum. Vragen als ‘wat is de zin van het leven en waartoe bestaat het univer-sum?’ zijn niet voorbehouden aan gelovigen, sterker nog, die 

houden zich daar bij voorkeur niet mee bezig.  

 

Omdat er geen zinnig antwoord voorhanden is neemt men zijn 

toevlucht tot modieuze beelden die impliciet de rol van een 

scheppende kracht verleggen van simpel geloof naar constate-

ring. Neem bijvoorbeeld de idee dat de mensheid onderdeel is 

van een spel of zich bevindt in zoiets als de Matrix. Of dat alles 

slechts schijn is en de wereld niet meer is dan een hologram. 

Opnieuw wordt een beroep gedaan op beelden die men kent 

uit eigen ervaring, het is het equivalent van het antromor-

fisme. De vraag wie het spel heeft bedacht en de regels bepaalt 

of waar het hologram past in een groter geheel blijft evenzeer onbeantwoord als de vraag ‘waarom leven we dan?’  
En is het slechts een spel, is er dan sprake van winnen en ver-

liezen in de gebruikelijk zin zoals we die kennen uit eigen er-

varing? Is weigeren mee te doen aan het spel misschien wel 

wat er wordt verwacht om te winnen, gewoon omdat men zo 

de opzet heeft doorzien? Om een beeld te krijgen: denk aan ‘The Truman Show’ waarin de hoofdpersoon na lange tijd 



14 

 

doorheeft dat hij slechts een acteur is en uit zijn kooi probeert 

te ontsnappen. En als dat uiteindelijk lukt heeft hij dan gewon-

nen omdat hij de bedenker van de show te slim af is geweest?  

 

De mens is nieuwsgierig en wil perse weten wat zich achter de 

spiegel van zijn waarneembare bestaan bevindt. En omdat zo-

iets niet mogelijk is, begint men te fantaseren. En daarmee kan 

het al gauw ontaarden in een richtingenstrijd zoals tussen aan-

hangers van de String Theory en de Loop Quantum Gravity. 

Het doet denken aan de christologische discussie uit de eerste 

eeuwen CE die werd beslist door een van de twee partijen ana-

thema te verklaren. Sindsdien werden de aanhangers van 

Arius gebrandmerkt als ketters.  

Zo hebben god-lozen en god-gelovigen in elk geval toch iets 

gemeen. 

  



15 

 

2 Religies 
 

 

Hindoeïsme 

 

Hindoeïsme is de benaming van de sociaal religieuze levens-

wijze van ongeveer een miljard mensen waarvan het over-

grote deel zich bevindt in de staat India. De term religie dekt 

de lading onvoldoende, mede doordat deze vooral de Abra-

hamitische geloofsbeleving als maatstaf gebruikt. Naast deze 

levenswijze is er ook de Hindoeïstische filosofie en beiden zijn 

vrijwel parallel tot ontwikkeling gekomen over een periode 

van meerdere millennia. In dat opzicht is er een groot verschil 

met het christendom en de islam die beiden in minder dan een 

eeuw werden bepaald door een min of meer complete ideolo-

gie.  

Als oorsprong voor het Hindoeïsme wordt uitgegaan van de Veda’s, een verzameling van lofzangen, mantra’s, rituelen en 
toverspreuken. Ze zijn vermoedelijk ontstaan tussen de 15e en 

de 5e eeuw BCE en mondeling doorgegeven tot ze halverwege 

het eerste millennium CE op schrift zijn gesteld. 

In de Veda's vonden de priesters de benodigde spreuken, hym-

nen, formules, en dergelijke voor religieuze plechtigheden. In 

totaal waren er vier priesters nodig bij een dienst: de roeper, 

de zanger, de celebrant en de opperpriester. Daarom zijn er 

ook vier Veda's, een voor elke priesterlijke functie. 

De vier Veda's zijn: 

De Rigveda: de Veda van de verzen bestaat uit 1028 hymnen, 

elk opgebouwd uit verzen die veel smeekbeden voorkomen 

waarin wordt gevraagd om aardse zaken als een lang leven, 

rijkdom, zonen, vee en overwinningen in de strijd. Verder 

worden er mythes, rites en vele maatschappelijke vraagstuk-

ken in behandeld.  

De Rigveda is de basis voor de andere Veda's. 



16 

 

De Samaveda: de Rigveda in zangvorm, al zijn de gebruikte 

melodieën vermoedelijk ouder. 

De Yajoerveda: de Veda van de rituelen, grotendeels geba-

seerd op de Rigveda, maar dan als mantra's, aangevuld met proza dat de rituele betekenis van de mantra’s beschrijft. 
De Atharvaveda: de Veda van Atharvan met magische formu-

les voor rituelen zoals het vuuroffer. De Veda’s zijn gesteld in Sanskriet, de taal van linguïstisch ver-
wante nomadenstammen die hoogst waarschijnlijk vanuit het 

gebied ten noorden en oosten van de Kaspische Zee naar het 

Aziatische subcontinent zijn gemigreerd. Gemakshalve wor-

den deze steppenbewoners veelal Ariërs genoemd maar enig 

bewijs voor een overkoepelende Arische stam of zelf een volk 

ontbreekt. Doordat deze nomaden min of meer permanent on-

der de blote hemel vertoefden zullen ze zich meer op de he-

mellichamen hebben gericht dan zij die een sedentair bestaan 

als landbouwers leidden en vooral belangstelling hadden voor 

het weer. Zeker in het subcontinent was de komst, of juist het 

uitblijven, van de moesson van het grootste belang.  

Het Sanskriet vertoont filologisch zoveel overeenkomsten met 

onder meer Grieks en Latijn dat er algemeen van wordt uitge-

gaan dat een gezamenlijke oertaal eraan ten grondslag heeft 

gelegen. Hiervoor wordt wel de aanduiding Indo Germaans ge-

bruikt al is Indo Slavisch vermoedelijk correcter.   

Hoewel in het westen van het subcontinent lange tijd de Indus 

beschaving had gefloreerd was daarvan na 1800 BCE niets 

meer te bespeuren. Pas in de 20e eeuw CE kwam men hiervan 

de overblijfselen op het spoor d.m.v. archeologisch onderzoek. 

Bovengenoemde Arische stammen brachten zodoende na een 

lacune van meerdere eeuwen, genoeg om alles in de vergetel-

heid te doen raken, een relatief hoge beschaving in een bar-baars gebied. Niet dat ze zo’n uitgebreide tekst als de Rigveda 
in voltooide vorm zullen hebben meegebracht maar in elk ge-

val een corpus dat als basis heeft gediend. De feitelijke ontwik-keling van de Veda’s heeft zonder twijfel pas na vestiging op 



17 

 

het subcontinent en acculturatie met de aldaar wonende se-

dentaire volkeren plaatsgevonden.  

Natuurlijk zullen die volkeren wel hun eigen godenwereld en ‘religie’ hebben gehad, dat zie je overal. Maar net al elders in 
de wereld rond die tijd zal dat tamelijk primitief zijn geweest. 

Het is belangrijk dat als premisse te formuleren. Immers daar-

mee kan worden verklaard dat ook na meerdere millennia van ‘arisering’ van het barbaarse subcontinent en dan vooral het 
zuiden dat als laatste in dit proces werd betrokken, overblijf-

selen van oude erediensten, rituelen en lokale goden nog 

steeds gemakkelijk herkenbaar zijn. Vergelijk het met de pre-

columbiaanse godenwereld die zich tot op de dag van vandaag 

heeft weten staande te houden onder een laagje katholieke 

vernis. Goed beschouwd is de arisering van het subcontinent 

een vorm van culturele kolonisatie waarbij de kolonisator uit-

eindelijk in zijn nieuwe leefomgeving is geassimileerd.  

 

De Rigveda wordt gezien als de oudste van de vier en is in hoge 

mate bepalend voor de dagelijkse praktijk van de Hindoeïsti-

sche geloofsbeleving. Centraal staat immers het aanroepen 

van goden om bepaalde zaken af te smeken waarbij men zich 

niet beperkt tot alleen maar vragen maar tegelijkertijd mid-

dels zeer gedetailleerd beschreven rituelen in een niet afla-

tende stroom kleine offers brengt. En dat is exact zoals het 

Hindoe geloof wordt beleefd en gepraktiseerd, zowel in kleine 

huistempeltjes als in grote publieke mandirs. Inwijdingsritue-

len zijn niet langer in zwang met uitzondering van de huwe-

lijksplechtigheid die de overgang naar een geheel nieuwe le-

vensfase markeert. Daar neemt men dan ook ruim de tijd voor, 

verdeeld over meerdere dagen.  

Astrologie speelt eveneens een belangrijke rol en als blijkt dat 

iemand net een dag te vroeg of te laat is geboren dan gewenst 

moeten er vele rituelen worden uitgevoerd om dat glad te 

strijken en de negatieve invloed van het ongunstige moment 

van geboorte zoveel als mogelijk teniet doen. Het is met name 



18 

 

de excessieve aandacht voor rituelen en astrologie die wester-

lingen al snel doet besluiten het allemaal maar bijgeloof te vin-

den. Maar ja, het geloof van de een is het bijgeloof van de an-

der.  De Veda’s worden door Hindoes gezien als door god gegeven 
teksten, net als de latere Upanishaden. Die zijn van veel latere 

datum en markeren de oorsprong van waaruit de Hindoeïsti-

sche filosofie zich zal ontwikkelen. Niet langer ligt de nadruk 

op het hedendaagse bestaan waarin vooral gestreefd wordt 

naar deugd, succes en plezier maar juist op de spirituele we-

reld en het streven naar verlossing uit de cyclus van wederge-

boortes. Dat laatste natuurlijk nadat het principe van reïncar-

natie zijn intrede in de Arische cultuur had gedaan. Rituelen 

en dan met name die betrekking hebben op de offercultuur 

zijn nu minder belangrijk, het gaat  vooral om kennisverwer-

ving. Het leven als permanente strijd maakt plaats voor een 

streven naar geweldloosheid. Dat is een verandering die dui-

delijk in de pas loopt met de overgang van een cultuur van el-

kaar bestrijdende nomadenstammen waarin macht gelijkge-

steld werd aan de omvang van de veestapel en het aantal paar-

den, naar de sedentaire cultuur waarin men het land bebouwt 

en elk oorlogje er een teveel is.  

Een zeer bijzonder ritueel dat nog lange tijd in zwang is geble-ven is de Ashvamedha, het ‘paardoffer’. Dit was een zeer uit-
gebreid ritueel dat diende om de positie en macht van de ko-

ning te bevestigen. Een door brahmaanse priesters gewijd 

paard werd losgelaten en gedurende een jaar gevolgd. Het ge-

bied waar het paard doorheen liep, werd beschouwd als 

grondgebied van de betreffende koning. Als het paard gehin-

derd werd, diende de vorst zich het gebied met militaire mid-

delen eigen te maken. De Ashvamedha bepaalde op die manier 

over welk gebied de digvijaya, de veroveringstochten van de 

vorst, zich uitstrekten. Na een jaar werd het paard geofferd. De 

belangrijkste vrouw van de koning diende daarna rituele ge-

slachtsgemeenschap met het dode dier te hebben. De andere 


