Religie, cultuur
en politiek






Religie, cultuur
en politiek

Peter Franken



Cover: Het Heilig Baldakijn

Schrijver: Peter Franken
Coverontwerp: Peter Franken
ISBN: 9789465315317

Editie 2026



Inhoud

Voorwoord
1 Inleiding

2 Religies

Hindoeisme
Boeddhisme
Shintoisme
Confucianisme
Zoroastrisme
Jodendom

De Grieks-Romeinse godenwereld

3 Monotheisme

Aton en Jaweh

Jezus

Christusdoctrine
Dualisme en haeresie
Feesten en rituelen
Constantijn

Mohammed
Monotheisme in drievoud
Het Grote Schisma

4 Een Heilig Boek

Inleiding
Jodendom
Christendom
Islam

15

15
27
33
35
41
42
46

48

48
50
51
54
57
60
62
63
67

70

70
70
73
77



5 De christelijke wereld

Kloosterorden

Nieuwe windhandel

Schisma en ketterij

Een christelijke maatschappij
Cultuur

Godsdienstoorlog

6 De Reformatie

Inleiding

De theologie van de reformatie
Kerkscheuring

De Reformatie begint

Oorlog en vervolging

De Nederlanden

Dertigjarige oorlog
Anglicaanse Kerk

7 Slavernij

Slavenhandel

Trans Atlantische Driehoek

De slavenmaatschappij in Amerika
Confederatie en Burgeroorlog
Slavernij en de christelijke moraal

8 Wereldpolitiek

Inleiding

Zionisme

Communisme

Clash of fundamentalisms
Israél

Epiloog

6

80

80
83
86
88
94
96

98

98

100
107
112
116
118
124
125

131

134
137
141
143
153

156

156
158
163
166
169

176



Voorwoord

Religie heeft te maken met het vereren van goden, vandaar
ook de term godsdienst. Dat kan verschillende vormen aanne-
men waarbij de minimale variant een zeker ‘religieus besef is
zonder dat er van verering nog sprake is. Behalve rituelen, ge-
bruiken en voorschriften worden religies veelal gekenmerkt
door een stelsel van aanhangende waarden en normen die de
morele component van de betreffende godsdienst vormen. Die
morele ordening kan in voorkomende gevallen een eigen le-
ven gaan leiden. Zo zijn grote delen van West Europa al ge-
ruime tijd sterk gedeconfessionaliseerd maar in moreel op-
zicht is er nauwelijks verschil met die delen waar het christen-
dom nog volop beleden wordt. In dat opzicht vormt de chris-
tenheid, het totale gebied waar het christendom ooit de domi-
nante religie was of nog steeds is, een eenheid waar het gaat
om juist die waarden en normen. Daarmee onderscheidt de
christenheid zich nadrukkelijk van de gebieden die gemaks-
halve islamitisch of Hindoeistisch worden genoemd. Waar de
religie als geloofsbeleving geheel of gedeeltelijk wegvalt kan
kennelijk de in de cultuur verankerde moraliteit gewoon
voortbestaan. Voor het zo ver is gaan er wel de nodige eeuwen
overheen. Het christendom werd in zijn ontstaansgebied al na
een paar eeuwen geheel overvleugeld door de islam. Van echte
culturele verankering was in de 8¢ eeuw nog onvoldoende
sprake, het nieuwe geloof was aan de oppervlakte blijven ste-
ken. In dit boek wordt dit een laagje vernis genoemd, een on-
eerbiedige term die gemakkelijker beklijft dan het deftige ‘ci-
vilisatie’.

Monotheisme kenmerkt zich door het verheffen van één god
tot de enige god met uitsluiting van alle anderen. Dat er meer-
dere monotheistische religies bestaan is dus een contradictio
in terminis. Maar dat kan een religie die het alleenrecht op het



grote gelijk meent te bezitten natuurlijk onmogelijk toegeven.
Zo lang iedereen met zijn monotheisme netjes binnen het ei-
gen ontstaansgebied blijft en anderen niet probeert te bekeren
of regelrecht te overheersen, is er weinig aan d hand. De ge-
schiedenis laat echter zien dat dit allesbehalve het geval is ge-
weest. Vandaar de conclusie die aan het einde van dit boekje
wordt getrokken dat de komst van het monotheisme in terug-
blik de bron is waaruit de deplorabele staat van de huidige we-
reld is ontsproten. Wellicht gewaagd maar moeilijk te weer-
leggen.

Hoezeer monotheisme kan leiden tot een onontwarbare klu-
wen van fundamentalistische geloofsovertuiging, culturele en
morele waarden en politieke problemen is duidelijk waar-
neembaar in Israél waar het conflict tussen joden en Pales-
tijnse moslims inmiddels onoplosbaar is geworden.

Rotterdam, januari 2026

Peter Franken



1 Inleiding

Rituelen en de aanwezigheid van een kleine groep binnen een
leefgemeenschap die de uitvoering hiervan monopoliseert,
onderscheiden de mens van alle andere levende wezens op
aarde. De vraag is waarin de oorsprong van dit bijzondere ken-
merk is gelegen.

In Bijbelse termen is sprake van verdrijving uit het Paradijs
wegens het eten van de Boom der Kennis. Evolutionair komt
dit overeen met de transformatie van homo sapiens in homo
sapiens sapiens. In computertermen is dat te vergelijken met
de introductie van homo sapiens 2.0. Het vermogen te kunnen
reflecteren op het eigen bestaan door een nieuwe ontwikke-
ling van het animale zenuwstelsel is een evolutionaire sprong
die verankerd is in de hardware van de mens. De bewust den-
kende mens wordt vanaf nu geconfronteerd met een ondraag-
lijke leegte in zijn bestaan. Hij leeft zonder enig idee te hebben
met welk doel dat is, zijn enige zekerheid is dat hij op termijn
dood gaat. Homo sapiens 2.0 ervaart zichzelf aanvankelijk als
niet meer dan een ademtocht, een betekenisloos verschijnsel
van voorbijgaande aard. Doordat homo sapiens 2.0 gaande-
weg een besef heeft ontwikkeld deel te zijn van een groter ge-
heel kon een dergelijk zinledig bestaan draaglijk worden ge-
maakt. Hijzelf leidt een kortstondig bestaan op aarde maar
maakt deel uit van een veel grotere wereld. Die wereld wordt
begrensd door het eigen waarnemingsvermogen. En in het
zoeken naar houvast ontstaan begrippen als ‘het firmament’
waarin de hemellichamen een min of meer vaste plek hebben
en dat de buitenaardse begrenzing vormt van die wereld
waarbinnen de nieuwe mens zijn bestaan een plek heeft gege-
ven. Het bevolken van die afgesloten ruimte met bovenaardse
verschijnselen, waaruit gaandeweg een godenwereld ontstaat,
komt voort uit een geestelijke ontwikkeling die eveneens in de



hardware van homo sapiens 2.0 verankerd komt te liggen.
Men kan daarom ook spreken van ‘homo sapiens religiosus’.
Opgravingen in het gebied van de Tigris en de Eufraat hebben
veel informatie opgeleverd over hoe al duizenden jaren gele-
den religieuze legenden een rol speelden in het leven van de
reflecterende mens. Talrijke kleitabletten bleken beschreven
met scheppingslegenden en verhalen over het hoe en waarom
van het ontstaan van de mens naast de goden en als bijzondere
verschijning binnen de dierenwereld. In een daarvan wordt
verhaald over de god Marduk die onder supervisie van de god-
delijke ‘tovenaar’ Ea aan de godin Aruru (of Mami) opdracht
geeft om de mens te boetseren uit klei gemengd met het bloed
van daarvoor opgeofferde goden.

De enige reden die hiervoor wordt gegeven is dat de mens no-
dig is om de goden te dienen en te vereren. De goden hebben
publiek nodig, anders is hun bestaan zinledig. Hiermee wordt
het probleem van de ondraaglijke leegte van het bestaan van
de mens verlegd naar de goden. Maar de mens heeft nu in elk
geval antwoord op de vraag waartoe hij op de wereld is: om
de goden te dienen en te vereren. Deze dooddoener is een blij-
vertje gebleken. Duizenden jaren later kreeg ik hetzelfde ant-
woord toen ik als achtjarige mijn vader in een onbewaakt
ogenblik dezelfde vraag stelde.

Heilig Baldakijn

De socioloog Peter Berger heeft in de jaren 1960 een model
ontwikkeld dat voortborduurt op de evolutionair-antropolo-
gische ontwikkeling van homo sapiens religiosus, ook wel
homo sapiens reflexus genaamd. Voor die weldadige omhul-
ling van de eigen leefwereld door een bovenaardse heeft Ber-
ger de term Sacred Canopy in het leven geroepen, door mij
vertaald als Heilig Baldakijn. Sjamanen werpen zich vervol-
gens op als de mediérende personen die de verbinding tussen
de twee werelden moeten borgen, de aardse en de

10



bovenaardse. Hieruit ontstaat een priesterklasse die zijn spe-
ciale link met de bovenaardse wereld gebruikt om de rest van
de gemeenschap te overheersen. Binnen de gemeenschap ont-
staat als vanzelf een gemeenschappelijke visie op de gang der
dingen. Men weet hoe de wereld in elkaar zit, hoe men heeft te
handelen in het leven, welke goden het machtigst zijn en dus
te vooral vriend moeten worden gehouden, kortom er is
sprake van een gemeenschappelijk wereldbeeld.

Maar de ontwikkeling van de mens staat niet stil en na verloop
van tijd kan het gebeuren dat zo’n oud en vertrouwd wereld-
beeld niet langer in de pas loopt met het perceptieniveau van
de deelnemers. Ter vergelijking: kleine kinderen kan men la-
ten geloven in het bestaan van de Kerstman maar dat verhaal
kent zoveel ongerijmdheden dat zelfs een kind dat geisoleerd
opgroeit vroeg of laat tot de conclusie moet komen dat dit niet
in overeenstemming te brengen is met zijn kennis van de rest
van de wereld.

Zoiets zal ook het geval geweest zijn met de inwoners van het
Romeinse Rijk die eeuwenlang hebben vastgehouden aan de
geromaniseerde versie van de Griekse goden maar uiteindelijk
ervaren dat dit Heilig Baldakijn teveel barsten begint te verto-
nen om effectief te zijn. Een oppergod die weinig anders doet
dan achter vrouwen aanzitten en zichzelf daarvoor nog wel in
een vlieg wil veranderen om in iemands slaapvertrek door te
dringen, is niet langer geschikt voor ‘grote mensen’. Het zijn
stripverhaal personages geworden, die oude goden. Men heeft
behoefte aan iets nieuws om de leegte van het bestaan te ver-
hullen. Vandaar dat de belangstelling toeneemt voor mysterie-
religies die veel minder geént zijn op een afspiegeling van
menselijke verhoudingen maar een beroep doen op de mense-
lijke fascinatie met onbegrijpelijke zaken. Buiten het Ro-
meinse Rijk was men daar kennelijk al eerder aan toe geweest,
want de ‘nieuwe geheimzinnigheid’ (een religieuze Nouvelle
Vague) komt vooral uit het oosten en zuidoosten. Mithras, Isis,
Zoroaster en Sol Invictus verdringen Jupiter, Hera en Apollo.

11



In deze religieuze revolutie heeft de nog betrekkelijk kleine
beweging van de christenen door middel van mimesis een
plaats op het grote podium der Romeinse religieuze stromin-
gen weten te verwerven. Het is nog maar de vraag of men kan
stellen dat genoemde bewegingen zijn opgegaan in het chris-
tendom of dat het christendom, met als boegbeeld de figuur
van Jezus, is opgegaan in de Mithras cultus, waarbij Isis later
is geincorporeerd d.m.v. de instelling van de Maria cultus. Hoe
het ook zij, het christendom had op een gegeven moment het
tij mee in religieus opzicht. Wat wellicht de doorslag heeft ge-
geven is de hoge organisatiegraad van de christelijke gemeen-
schap, grotendeels geént op die van de staat. Zo kon het chris-
tendom gemakkelijk tot een component van het staatsgezag
worden gemaakt, alles sloot naadloos op elkaar aan. Voordeel
was dat het wereldlijk gezag nu niet slechts een religieus tintje
kreeg door de vergoddelijking van de keizer, maar dat de kei-
zer indirect kon beschikken over het eeuwige leven van zijn
onderdanen door te leunen op het wapen der excommunica-
tie.

Met het herstel van het Heilig Baldakijn kon de mens ten wes-
ten van de Euphraat er weer zo’n duizend jaar tegen. De erosie
begon daar echter opnieuw in de late middeleeuwen totdat te-
gen het einde van de negentiende eeuw de moderne mens er
weer alleen voorstond. Dat kan een verklaring zijn dat nieuwe
massabewegingen als het communisme en het nationaalsocia-
lisme zo’n geschikte voedingsbodem aantroffen. Ze gaven de
eenzame mens de gelegenheid de illusie te koesteren deel uit
te maken van een groot geheel, met nieuwe zingeving, een ge-
zamenlijke weg naar een nieuwe wereld en een nieuwe mens.
In de Westerse wereld gaat als vanzelf de meeste aandacht uit
naar het christendom, een fenomeen dat verderop zal worden
toegelicht. Er zijn echter meer grote religies die tot op de dag
van vandaag door miljoenen of zelfs miljarden mensen wor-
den aangehangen. Dit boekje biedt daarom een kort overzicht
van ‘wat de markt ons biedt.’

12



Antropomorfie versus idee

De religieuze mens heeft de kennelijke behoefte een voorstel-
ling van goden te maken in zijn eigen beeld. Zo wordt de op-
pergod graag gezien als een geweldenaar die almachtig en al-
ziend is, een soort supermens. Van Feuerbach is de uitspraak
dat als vogels een godsbeeld zouden hebben hun god beslist
zou zijn uitgerust met heel grote vleugels. Vanuit die antropo-
morfe benadering wordt vervolgens ‘gefilosofeerd’ over de
aard en het wezen van deze godheid en de consequenties die
dat heeft voor de inhoud van de betreffende religie.

Een vergelijkbaar verschijnsel doet zich voor bij atheisten die
weliswaar geen godsbeeld hebben maar zich een voorstelling
proberen te maken van hun plaats in het universum. Vragen
als ‘wat is de zin van het leven en waartoe bestaat het univer-
sum?’ zijn niet voorbehouden aan gelovigen, sterker nog, die
houden zich daar bij voorkeur niet mee bezig.

Omdat er geen zinnig antwoord voorhanden is neemt men zijn
toevlucht tot modieuze beelden die impliciet de rol van een
scheppende kracht verleggen van simpel geloof naar constate-
ring. Neem bijvoorbeeld de idee dat de mensheid onderdeel is
van een spel of zich bevindt in zoiets als de Matrix. Of dat alles
slechts schijn is en de wereld niet meer is dan een hologram.
Opnieuw wordt een beroep gedaan op beelden die men kent
uit eigen ervaring, het is het equivalent van het antromor-
fisme. De vraag wie het spel heeft bedacht en de regels bepaalt
of waar het hologram past in een groter geheel blijft evenzeer
onbeantwoord als de vraag ‘waarom leven we dan?’

En is het slechts een spel, is er dan sprake van winnen en ver-
liezen in de gebruikelijk zin zoals we die kennen uit eigen er-
varing? Is weigeren mee te doen aan het spel misschien wel
wat er wordt verwacht om te winnen, gewoon omdat men zo
de opzet heeft doorzien? Om een beeld te krijgen: denk aan
‘The Truman Show’ waarin de hoofdpersoon na lange tijd

13



doorheeft dat hij slechts een acteur is en uit zijn kooi probeert
te ontsnappen. En als dat uiteindelijk lukt heeft hij dan gewon-
nen omdat hij de bedenker van de show te slim af is geweest?

De mens is nieuwsgierig en wil perse weten wat zich achter de
spiegel van zijn waarneembare bestaan bevindt. En omdat zo-
iets niet mogelijk is, begint men te fantaseren. En daarmee kan
hetal gauw ontaarden in een richtingenstrijd zoals tussen aan-
hangers van de String Theory en de Loop Quantum Gravity.
Het doet denken aan de christologische discussie uit de eerste
eeuwen CE die werd beslist door een van de twee partijen ana-
thema te verklaren. Sindsdien werden de aanhangers van
Arius gebrandmerkt als ketters.

Zo hebben god-lozen en god-gelovigen in elk geval toch iets
gemeen.

14



2 Religies

Hindoeisme

Hindoeisme is de benaming van de sociaal religieuze levens-
wijze van ongeveer een miljard mensen waarvan het over-
grote deel zich bevindt in de staat India. De term religie dekt
de lading onvoldoende, mede doordat deze vooral de Abra-
hamitische geloofsbeleving als maatstaf gebruikt. Naast deze
levenswijze is er ook de Hindoeistische filosofie en beiden zijn
vrijwel parallel tot ontwikkeling gekomen over een periode
van meerdere millennia. In dat opzicht is er een groot verschil
met het christendom en de islam die beiden in minder dan een
eeuw werden bepaald door een min of meer complete ideolo-
gie.

Als oorsprong voor het Hindoeisme wordt uitgegaan van de
Veda’s, een verzameling van lofzangen, mantra’s, rituelen en
toverspreuken. Ze zijn vermoedelijk ontstaan tussen de 15¢ en
de 5¢ eeuw BCE en mondeling doorgegeven tot ze halverwege
het eerste millennium CE op schrift zijn gesteld.

In de Veda's vonden de priesters de benodigde spreuken, hym-
nen, formules, en dergelijke voor religieuze plechtigheden. In
totaal waren er vier priesters nodig bij een dienst: de roeper,
de zanger, de celebrant en de opperpriester. Daarom zijn er
ook vier Veda's, een voor elke priesterlijke functie.

De vier Veda's zijn:

De Rigveda: de Veda van de verzen bestaat uit 1028 hymnen,
elk opgebouwd uit verzen die veel smeekbeden voorkomen
waarin wordt gevraagd om aardse zaken als een lang leven,
rijkdom, zonen, vee en overwinningen in de strijd. Verder
worden er mythes, rites en vele maatschappelijke vraagstuk-
ken in behandeld.

De Rigveda is de basis voor de andere Veda's.

15



De Samaveda: de Rigveda in zangvorm, al zijn de gebruikte
melodieén vermoedelijk ouder.

De Yajoerveda: de Veda van de rituelen, grotendeels geba-
seerd op de Rigveda, maar dan als mantra's, aangevuld met
proza dat de rituele betekenis van de mantra’s beschrijft.

De Atharvaveda: de Veda van Atharvan met magische formu-
les voor rituelen zoals het vuuroffer.

De Veda’s zijn gesteld in Sanskriet, de taal van linguistisch ver-
wante nomadenstammen die hoogst waarschijnlijk vanuit het
gebied ten noorden en oosten van de Kaspische Zee naar het
Aziatische subcontinent zijn gemigreerd. Gemakshalve wor-
den deze steppenbewoners veelal Ariérs genoemd maar enig
bewijs voor een overkoepelende Arische stam of zelf een volk
ontbreekt. Doordat deze nomaden min of meer permanent on-
der de blote hemel vertoefden zullen ze zich meer op de he-
mellichamen hebben gericht dan zij die een sedentair bestaan
als landbouwers leidden en vooral belangstelling hadden voor
het weer. Zeker in het subcontinent was de komst, of juist het
uitblijven, van de moesson van het grootste belang.

Het Sanskriet vertoont filologisch zoveel overeenkomsten met
onder meer Grieks en Latijn dat er algemeen van wordt uitge-
gaan dat een gezamenlijke oertaal eraan ten grondslag heeft
gelegen. Hiervoor wordt wel de aanduiding Indo Germaans ge-
bruikt al is Indo Slavisch vermoedelijk correcter.

Hoewel in het westen van het subcontinent lange tijd de Indus
beschaving had gefloreerd was daarvan na 1800 BCE niets
meer te bespeuren. Pas in de 20¢ eeuw CE kwam men hiervan
de overblijfselen op het spoor d.m.v. archeologisch onderzoek.
Bovengenoemde Arische stammen brachten zodoende na een
lacune van meerdere eeuwen, genoeg om alles in de vergetel-
heid te doen raken, een relatief hoge beschaving in een bar-
baars gebied. Niet dat ze zo'n uitgebreide tekst als de Rigveda
in voltooide vorm zullen hebben meegebracht maar in elk ge-
val een corpus dat als basis heeft gediend. De feitelijke ontwik-
keling van de Veda’s heeft zonder twijfel pas na vestiging op

16



het subcontinent en acculturatie met de aldaar wonende se-
dentaire volkeren plaatsgevonden.

Natuurlijk zullen die volkeren wel hun eigen godenwereld en
‘religie’ hebben gehad, dat zie je overal. Maar net al elders in
de wereld rond die tijd zal dat tamelijk primitief zijn geweest.
Het is belangrijk dat als premisse te formuleren. Immers daar-
mee kan worden verklaard dat ook na meerdere millennia van
‘arisering’ van het barbaarse subcontinent en dan vooral het
zuiden dat als laatste in dit proces werd betrokken, overblijf-
selen van oude erediensten, rituelen en lokale goden nog
steeds gemakkelijk herkenbaar zijn. Vergelijk het met de pre-
columbiaanse godenwereld die zich tot op de dag van vandaag
heeft weten staande te houden onder een laagje katholieke
vernis. Goed beschouwd is de arisering van het subcontinent
een vorm van culturele kolonisatie waarbij de kolonisator uit-
eindelijk in zijn nieuwe leefomgeving is geassimileerd.

De Rigveda wordt gezien als de oudste van de vier en is in hoge
mate bepalend voor de dagelijkse praktijk van de Hindoeisti-
sche geloofsbeleving. Centraal staat immers het aanroepen
van goden om bepaalde zaken af te smeken waarbij men zich
niet beperkt tot alleen maar vragen maar tegelijkertijd mid-
dels zeer gedetailleerd beschreven rituelen in een niet afla-
tende stroom Kkleine offers brengt. En dat is exact zoals het
Hindoe geloof wordt beleefd en gepraktiseerd, zowel in kleine
huistempeltjes als in grote publieke mandirs. Inwijdingsritue-
len zijn niet langer in zwang met uitzondering van de huwe-
lijksplechtigheid die de overgang naar een geheel nieuwe le-
vensfase markeert. Daar neemt men dan ook ruim de tijd voor,
verdeeld over meerdere dagen.

Astrologie speelt eveneens een belangrijke rol en als blijkt dat
iemand net een dag te vroeg of te laat is geboren dan gewenst
moeten er vele rituelen worden uitgevoerd om dat glad te
strijken en de negatieve invloed van het ongunstige moment
van geboorte zoveel als mogelijk teniet doen. Het is met name

17



de excessieve aandacht voor rituelen en astrologie die wester-
lingen al snel doet besluiten het allemaal maar bijgeloof te vin-
den. Maar ja, het geloof van de een is het bijgeloof van de an-
der.

De Veda's worden door Hindoes gezien als door god gegeven
teksten, net als de latere Upanishaden. Die zijn van veel latere
datum en markeren de oorsprong van waaruit de Hindoeisti-
sche filosofie zich zal ontwikkelen. Niet langer ligt de nadruk
op het hedendaagse bestaan waarin vooral gestreefd wordt
naar deugd, succes en plezier maar juist op de spirituele we-
reld en het streven naar verlossing uit de cyclus van wederge-
boortes. Dat laatste natuurlijk nadat het principe van reincar-
natie zijn intrede in de Arische cultuur had gedaan. Rituelen
en dan met name die betrekking hebben op de offercultuur
zijn nu minder belangrijk, het gaat vooral om kennisverwer-
ving. Het leven als permanente strijd maakt plaats voor een
streven naar geweldloosheid. Dat is een verandering die dui-
delijk in de pas loopt met de overgang van een cultuur van el-
kaar bestrijdende nomadenstammen waarin macht gelijkge-
steld werd aan de omvang van de veestapel en het aantal paar-
den, naar de sedentaire cultuur waarin men het land bebouwt
en elk oorlogje er een teveel is.

Een zeer bijzonder ritueel dat nog lange tijd in zwang is geble-
ven is de Ashvamedha, het ‘paardoffer’. Dit was een zeer uit-
gebreid ritueel dat diende om de positie en macht van de ko-
ning te bevestigen. Een door brahmaanse priesters gewijd
paard werd losgelaten en gedurende een jaar gevolgd. Het ge-
bied waar het paard doorheen liep, werd beschouwd als
grondgebied van de betreffende koning. Als het paard gehin-
derd werd, diende de vorst zich het gebied met militaire mid-
delen eigen te maken. De Ashvamedha bepaalde op die manier
over welk gebied de digvijaya, de veroveringstochten van de
vorst, zich uitstrekten. Na een jaar werd het paard geofferd. De
belangrijkste vrouw van de koning diende daarna rituele ge-
slachtsgemeenschap met het dode dier te hebben. De andere

18



