HANS RAMSOEDH




Democratie, politiek en politieke cultuur in Suriname






Democratie, politiek en politieke
cultuur in Suriname

De etnische logica van de macht

Hans RAMSOEDH

Hilversum
Verloren
2026



Afbeelding op het omslag: De Nationale Assemblée. Foto Eric Kastelein.

ISBN 9789464552157

© 2026 Hans Ramsoedh
Uitgeverij Verloren

Torenlaan 25, 1211 jA Hilversum
www.verloren.nl

Typografie: Rombus, Hilversum

Omslagontwerp: WarmGrijs/Robert Koopman, Hilversum

Druk: Wilco, Amersfoort

This publication has been produced in accordance with the Eu Deforestation Regulation (EUDR).
No part of this publication may be reproduced in any form, including use for text and datamining,
without written permission from the publisher.



Inhoud

Inleiding
Doelstelling en onderzoeksvraag
Onderzoeksaanpak en bronnen
Opbouw studie

1 Theoretisch kader

I.I
1.2
1.3
1.4
I.§

Inleiding

Democratie, politiek en politieke cultuur

Robert Dahl, Arend Lijphart en Donald Horowitz
Analytisch kader

Deelvragen

2 De weg naar zelfbestuur: Suriname tussen koloniale voogdij en
autonomie (1866-1945)

2.1
2.2
2.3
2.4

2.5
2.6

2.7

2.8

Inleiding

Bestuurlijk Suriname als wingewest en slavenkolonie

De illusie van politieke ontvoogding

Kiesverenigingen

Killinger en de mislukte staatsgreep in 1910

Crisisjaren, politisering van de arbeidersbeweging en koloniale
repressie in de jaren dertig

De Nederlands-Indische geest en de Surinaamse Staatsregeling
van 1936

Baas in eigen huis: een elitaire interpretatie van autonomie

3 De postkoloniale periode 1945-1975: ontwaking en democratisering

3.1
3.2

Inleiding

Contouren van autonomie (1945-1954)

3.2.1 Politieke partijen en politisering van etniciteit
3.2.2  Nederlands uitstelbeleid en politiek ongeduld
3.2.3 Coup Sanches

3.2.4 Owergangsregelingen en algemeen kiesrecht
3.2.5 Eerste algemene verkiezingen

16
16

17

21
21
22
26
31
32

35
35
35
37
41
43

46

53
55

65
65
65
66
67
68
69
71



6

Inhoud

33
3-4
35
3.6
3.7
3.8

39

Het Statuut

Machtsstrijd tussen oude en nieuwe politieke elite

Interetnische politieke samenwerking op brede basis

Interetnische politieke samenwerking op smalle basis

Het nationalisme in Suriname: een verbeelde natie op etnische leest
De onafhankelijkheid als troefkaart: strategisch stilzwijgen en
politieke timing

Als bij toverslag: de Nederlandse draai naar spoedige onathankelijk-
heid van Suriname

3.10 Tussen vlag en vertrekhal: Suriname op de vlucht voor de toekomst
3.11 De onafhankelijkheidsgrondwet van 1975

Na de onafhankelijkheid: een falende democratie in de kinderschoenen
1975-1987

4.1
4.2

43
44

45

Het failliet van de eerste republiek: 1975-1980

De genesis van de staatsgreep: politieke, persoonlijke en ideologische

drijfveren

4.2.1  Van onvrede tot militaire coup

Kolonel Valk en de militaire staatsgreep

Het militaire bewind in Suriname: politieke dynamiek en repressie

1980-1987

4.4.1 Machtsovername zonder ideologische koers

4.4.2  Militair-burgerlijke spanningen na de staatsgreep:
februari-augustus 1980

4.4.3 Institutionalisering van de militaire macht:
augustus 1980-oktober 1981

4.4.4 Revolutie in crisis, democratie in de vuurlinie:
de weg naar de Decembermoorden

4.4.5 De 25-Februari Beweging als instrument van militaire
politieke zelfverankering: november 1983-september 1985

4.4.6 Het isolement van het militair-regime, dialoog met de
traditionele politieke orde en herstel van de democratie:
september 1985-aungustus 1987

De grondwet van 1987

Democratische transitie, fragiliteit en consolidatie in Suriname:
1987-heden

5.1
5.2

5-3
5-4

Democratische transitie, fragiliteit en consolidatie

Democratische transitie: herdemocratisering onder militaire escorte:
1987-1990

De binnenlandse oorlog

De telefooncoup: december 1990

7I
74
77
87
92

96
98

I02
IIO

I13
I13
118
119

123

126
126

127

130

131

140

142
144

147
147

ISI
I54



5.3

5-9

§.10

§5.12

Inhoud

Balanceren tussen fragiliteit en consolidatie: regering-Venetiaan 1

(1991-1996)

De npp en de kapitaalcoup in 1996

Consolidatie: regering-Venetiaan I1 en III 2000-2010

Van putschist tot president: Desi Bouterse 2010-2020

5.8.1  Staat, macht en misbruik onder Bouterse

5.8.2  Keerpunt 2020: het slotakkoord van tien jaar Bouterse

De lange weg en afsluiting van het Decemberproces: het doek valt

voor Bouterse

De populariteit en erfenis van Bouterse

s.10.1 Politiek leiderschap en democratie: versterker of ondermijner
van het systeem?

5.10.2 Mensenrechten en rechtsstaat: boven de wet of onder het recht?
s5.10.3 Economisch beleid en financieel beheer: korte bloei, diepe val

5.10.4 Internationale relaties: geopolitieke onafhankelijkbeid of
diplomatieke isolatie?

7

156
161
167
170
174
177

179
190

194
194
195

196

s.10.5 Sociaal-maatschappelijke impact en symboliek: hoe wordt hij her-

innerd door de bevolking?

5.10.6 Leiderschap en persoonlijke integriteit: meesterstrateeg of
machtsgerichte manipulator?

Het presidentschap van Santokhi 2020-2025: van hoop naar ont-

goocheling

5.11.1 Regeren zonder regie: eigen belang en wantronwen

5.11.2 Terugkeer van het nepotisme

5.11.3 Integriteit in retoriek, niet in praktijk

5.11.4 Macro-economische stabiliteit

5.11.5 Sociale rechtvaardigheid als loze belofte

5.11.6 De onderstroom van onvrede: signalen van een ontwrichte
samenleving

5.11.7 Santokhi’s internationale parade: meer airmiles dan impact

5.11.8 Een beloftevolle leider die zichzelf verloor

5.11.9 Verkiezingsroes zonder realiteitszin

5.11.10 Santokhi en de paradox van de macht

De terugkeer van NDP-dominantie na mei 2025

6 De verwevenheid van democratie, politiek en politieke cultuur in
Suriname: samenvatting en analyse

6.1
6.2

6.3

Inleiding
De koloniale periode 1866-1945: tussen beperkte democratie en
koloniale controle

De periode na 1945: de institutionele architectuur van democratie in

Suriname

196
197

199
202

203
204
205
208

209
211
213
214
215
217

219
219

220

222



8  Inhoud

6.3.1 Analyse van het democratisch bestel 222
6.3.2  Analyse van politieke instituties en actoren 231
6.3.3 Analyse van de politicke cultuur 243
6.4 De vicieuze cirkel van democratie, politiek en politieke cultuur in
Suriname 249
6.5  Etnische segmentatie en politieke representatie: Suriname, Trinidad &
Tobago en Guyana in vergelijkend perspectief 254
Epiloog: de prijs van macht zonder moraal 263
Bijlagen 269
Noten 273
Gebruikte bronnen en literatuur 299
Afkortingen 313
Personenregister 315
Dankwoord 318
Opver de auteur 319



Inleiding

Democratie is in de woorden van de Amerikaanse politicoloog Robert Dahl meer
dan een systeem van regels en instituties; zij is diep verankerd in de politieke over-
tuigingen en het gedrag van burgers en wordt algemeen beschouwd als een funda-
mentele waarborg voor vrijheid, gelijkheid en rechtvaardigheid.” In 1947 merkte de
Britse premier Winston Churchill op, in een toespraak in het Lagerhuis die sinds-
dien vaak wordt geciteerd, dat ‘democracy is the worst form of government, except
for all the others that have been tried’.> Hij erkende daarmee de tekortkomingen
van democratie, maar benadrukte ook de waarde ervan in vergelijking met andere
regeringsvormen die nog problematischer zijn gebleken. Het is een krachtige re-
flectie op de uitdagingen en de voordelen van democratische systemen.

Hoewel democratie in de politieke theorie doorgaans wordt benaderd als een
universeel toepasbaar bestuursmodel, is de concrete uitwerking ervan sterk afhan-
kelijk van de maatschappelijke context waarin zij wordt ingebed. In samenlevin-
gen die sociaal homogeen zijn, kunnen democratische instituties relatief eenvoudig
functioneren binnen een gedeeld nationaal kader. In gesegmenteerde of multi-
etnische samenlevingen kan de toepassing van democratische principes aanzienlijke
spanningen opleveren, waarbij etnische identiteit niet slechts een sociaal-culturele
factor is, maar een bepalende rol speelt in politicke mobilisatie, partijvorming en
representatie.

Suriname is een multiculturele samenleving waarin etnische diversiteit niet al-
leen een sociale en culturele kracht vormt, maar tevens een bepalend element is in
het politieke krachtenveld. Etniciteit speelt daarbij een centrale rol in de werking
van de democratie en de verdeling van macht. Het stemgedrag wordt grotendeels
gestuurd door groepsloyaliteit in plaats van ideologische overtuigingen of beleids-
inhoud. Ook coalitievorming en de verdeling van bestuurlijke posities verlopen in
belangrijke mate langs etnische lijnen, zodat ieder segment van de samenleving zo-
wel symbolisch als materieel wordt vertegenwoordigd. Dit model genereert welis-
waar politieke stabiliteit, maar gaat gepaard met fragmentatie, cliéntelisme en een
belemmering van meritocratische en inclusieve staatsvorming.

Wat betekenen democratie, politiek en politieke cultuur in een dergelijke samen-
leving waarin persoonlijke loyaliteiten vaak zwaarder wegen dan institutionele



10 Inleiding

normen, en waarin het vertrouwen in de staat niet vanzelfsprekend is? Dit roept
fundamentele vragen op over de veerkracht van democratische instituties binnen
gesegmenteerde of multi-etnische samenlevingen.* Een van de grootste spannin-
gen betreft daarbij de politieke representatie: gepercipieerde of daadwerkelijke
uitsluiting kan de legitimiteit van de democratie ondermijnen en het vertrouwen
in instituties aantasten. Dat vertrouwen is vaak ongelijk verdeeld, omdat eerdere
ervaringen van discriminatie of uitsluiting de mate beinvloeden waarin groepen
zich als volwaardige deelnemers aan het systeem zien. Hoewel de democratische
ruimte kansen biedt voor etnisch-politicke mobilisatie en zo de zichtbaarheid en
stem van groepen versterkt, gaat zij ook gepaard met risico’s van polarisatie en
etnisch nationalisme. Wanneer partijen etnische of religieuze identiteiten als pri-
maire breuklijnen gebruiken, ontstaan gesegmenteerde publieke sferen en scherpe
‘wij-zij’-tegenstellingen. Democratie in multi-etnische samenlevingen vergt daar-
om meer dan formele regels. De uitdaging ligt in het politiek vormgeven van ver-
scheidenheid op een wijze die het democratisch ideaal versterkt. Dat vraagt om een
open en inclusieve politieke cultuur waarin diversiteit wordt erkend én verbonden
met gedeeld burgerschap, gebaseerd op representatie, vertrouwen, erkenning en
solidariteit.

Democratie in een dergelijke context is daarom een complex samenspel van uit-
eenlopende en vaak tegenstrijdige krachten, waarin een gedeeld normatief kader
over burgerschap, religie en identiteit niet vanzelfsprekend is. Dit vergroot de kans
op verdeeldheid en conflict. De bron daarvan ligt dan minder in economische onge-
lijkheid dan in percepties van marginalisering, angst voor de ander en wantrouwen
jegens de mogelijkheid dat één groep de macht monopoliseert. Democratisch
bestuur vereist hier een voortdurende balans tussen collectieve besluitvorming en
bescherming van groepsrechten.+

In deze publicatie wordt onderzocht hoe de etnische logica de democratische
ontwikkeling en het functioneren van de publieke sector in Suriname beinvloedt.
De subtitel De etnische logica van de macht verwijst naar een patroon waarin po-
litieke macht, vertegenwoordiging en beleidsvorming grotendeels bepaald worden
door etnische loyaliteiten en groepsbelangen.s Deze praktijk institutionaliseert
een verdeel-en-heersmodel waarbij elke groep ‘zijn deel’ van de staat opeist, wat
leidt tot een gefragmenteerde en vaak inefficiénte beleidsvoering. Dit roept funda-
mentele vragen op over de veerkracht van democratische instituties binnen geseg-
menteerde of multi-etnische samenlevingen waar persoonlijke loyaliteiten vaak
zwaarder wegen dan institutionele normen en het vertrouwen in de staat beperkt
is.5 Door verschillende politieke theorieén te integreren, wordt duidelijk hoe diep-
geworteld de etnische logica van de macht is binnen de Surinaamse democratische
structuren en politieke cultuur.

Suriname is een jonge democratie met een complexe bevolkingssamenstelling (zie
tabel 1) en geschiedenis. De demografische samenstelling van Suriname is in belang-
rijke mate het gevolg van koloniale migratiepatronen en arbeidsverhoudingen.



Inleiding 11

Tabel 1: Surinaamse bevolking naar etniciteit 1950-2012

Etniciteit 1950 1971 2012

Creolen 75.000 37% 119.000 31% 89.000 16%
Gemengd* - 0% - 0% 72.000 13%
Hindostanen 64.000 31% 142.000 37% 148.000 27%
Javanen 36.000 18% §9.000 15% 74.000 14%
Marrons 19.000 9% 40.000 10% 118.000 22%
Opverige groepen 11.000 5% 2§.000 7% 41.000 8%
Totaal 20§.000 100% 385.000 100% §42.000 100%

* Bij de volkstelling in 1950 en 1971 is de groep gemengden bij de Creolen opgeteld.
Bron: J. Menke (red.), Mozaiek van het Surinaamse volk (Paramaribo 2016), 15.

Tijdens de koloniale periode werden grote aantallen Afrikaanse slaafgemaakten naar
Suriname gebracht om te werken op de plantages. Op 1 juli 1863 werd de slavernij
afgeschaft. Aangezien bij de planters en het koloniaal bestuur de vrees bestond dat de
ex-slaafgemaakten (na 1863 Creolen genoemd) massaal de plantages de rug zouden
toekeren, werden vooruitlopend op de afschaffing van de slavernij tussen 1853 en
1870 Chinese contractarbeiders (circa 2.500) aangevoerd voor arbeid op de plantages
in Suriname. Deze aantallen waren echter te gering en de kosten verbonden aan hun
korte verblijf op de plantages te hoog om de immigratie van deze arbeiders tot een
succes te maken. Belangrijker was de aanvoer van Brits-Indische (Hindostaanse) en
Javaanse contractarbeiders. Tussen 1873 en 1916 werden er 34.000 contractarbeiders
aangevoerd uit Brits-Indié, terwijl er tussen 1890 en 1938 33.000 contractarbeiders
uit Java in Suriname arriveerden. Zij werden op de plantages tewerkgesteld voor een
periode van vijf jaar, waarna zij de mogelijkheid hadden om hun contract te verlen-
gen met nog eens vijf jaar. Vervolgens hadden zij recht op vrije terugvoer naar Brits-
Indié of Java. Na 1895 was het koloniaal beleid gericht op een permanente vestiging
van de contractarbeiders in Suriname. Van de aangevoerde Hindostaanse en Javaanse
contractarbeiders koos uiteindelijk respectievelijk 65 en 8o procent voor permanente
vestiging in Suriname na afloop van hun contractperiode.” Creolen verlieten gefaseerd
de plantages. Velen vonden een bestaan in de goud- en balata-industrie. Een belangrijk
deel vond een bestaan in de informele sector in Paramaribo.

Na de contractperiode vestigden de Hindostaanse contractarbeiders zich als
kleinlandbouwer in de districten. In meerderheid bleven Javaanse ex-contract-
arbeiders als plantagearbeider werkzaam. In de periode 1873-1940 was vanwege de
etnische arbeidsdeling en ruimtelijke segregatie het contact tussen de verschillen-
de bevolkingsgroepen minimaal. Tijdens en na de Eerste Wereldoorlog begon een
proces van beginnende sociale differentiatie binnen de Hindostaanse gemeenschap.
Een deel van de Hindostanen vestigde zich in en aan de rand van Paramaribo.
Het urbanisatieproces onder de Javanen kwam tijdens de Tweede Wereldoorlog
pas goed op gang.! Van etnische menging was weinig sprake. Contacten tussen



12 Inleiding

de Aziatische districtsbevolking en de Creoolse stedelijke bevolking hadden in de
periode 1900-1940 een instrumenteel karakter. Dat wil zeggen dat contacten pri-
mair voortvloeiden uit economische contacten: only in the market place, in buying
and selling.® De houding van de ontvangende Europees-Creoolse samenleving ten
opzichte van de immigranten was over het algemeen negatief. Doordat Hindos-
tanen en Javanen zich in taal en cultuur sterk onderscheidden, pasten zij niet in
het culturele referentiesysteem van de Surinaamse samenleving waarin het sociaal-
culturele systeem van de dominante blanke bovengroep als richtinggevend werd
beschouwd. De Creoolse groep keek neer op de contractarbeiders omdat contract-
arbeid reminiscenties opriep aan de slaventijd.” De relatie tussen de verschillende
bevolkingsgroepen in de koloniale periode vertoonde veel kenmerken van een ge-
vestigden-buitenstaandersrelatie.”* De Europese bovenlaag fungeerde als de geves-
tigde groep: zij beschikte over de politieke en economische macht en beschouwde
zichzelf als normstellend binnen de koloniale Surinaamse samenleving. In het kiel-
zog van deze elite positioneerden Creolen zich eveneens als deel van de gevestig-
den, mede doordat zij in aanzienlijke mate de Nederlandse taal en cultuur hadden
geinternaliseerd. Zowel de Europese bovenlaag als de Creoolse groep beschouwde
Hindostanen en Javanen, op basis van hun linguistische en culturele kenmerken, als
‘buitenstaanders’ en fundamenteel ‘anders’. Deze machtsverhoudingen gingen ge-
paard met sociale afstand en de productie van stereotiepe beelden.

In de wetenschappelijke literatuur worden de begrippen pluraal, gesegmenteerd
en multi-etnisch vaak overlappend gebruikt of als synoniemen beschouwd. Toch
verdienen zij in dit kader een nadere conceptuele atbakening, aangezien zij welis-
waar verwant zijn, maar fundamenteel verschillen in betekenis, gebruik en analyti-
sche toepassing. In de plurale samenleving ontbreekt een gemeenschappelijke basis
van ‘ras’ en taal, en bestaat er een duidelijke scheiding tussen etnische, religieuze of
culturele groepen die met minimale sociale interactie naast elkaar leven. Ondanks
deze sociale afstand zijn de groepen doorgaans economisch en politiek met elkaar
verweven, waarbij de eenheid primair wordt gehandhaafd door de staatsmacht. De
Britse bestuursambtenaar John Furnivall, actief in koloniaal Burma, wordt alge-
meen beschouwd als de grondlegger van deze theorie. In contrast daarmee wordt
een gesegmenteerde samenleving gekenmerkt door minder scherpe sociale gren-
zen en meer onderlinge interactie tussen groepen, binnen institutionele kaders die
de sociale, economische en politieke verhoudingen reguleren. Dit leidt niet zelden
tot ongelijke machtsverhoudingen en ongelijke toegang tot middelen en kansen.s

Voor zowel de plurale als de gesegmenteerde samenleving geldt dat een derge-
lijk beeld een gedachteconstructie is die slechts de belangrijkste trekken van een
verschijnsel overdreven weergeeft en nooit overeenkomt met de werkelijkheid. De
focus ligt op de verschillen tussen etnische groepen en verschijnselen van eenheid
worden buiten beschouwing gelaten, waarmee de term een statische toestand sug-
gereert. Contact tussen de verschillende bevolkingsgroepen was er van meet af aan
en daarmee ook acculturatie.™



Inleiding 13

Een multi-etnische samenleving ten slotte, wordt gekenmerkt door de aanwezig-
heid van meerdere etnische groepen, maar binnen een overkoepelende nationale
identiteit of gedeeld maatschappelijk kader. Hoewel culturele verschillen bestaan,
is de institutionele scheiding vaak minder uitgesproken.’s Het onderscheid tussen
deze drie typen samenlevingen ligt vooral in de mate van integratie, institutionele
scheiding en sociale interactie tussen groepen.

Furnivalls samenlevingsmodel van de plurale samenleving is door de socioloog
Van Lier in Samenleving in een grensgebied (1977, 3¢ druk, 1°¢ druk verscheen in
1949) toegepast op de Surinaamse samenleving in de koloniale periode. De ver-
schillende etnische groepen in Suriname leefden naast elkaar met eigen instituties en
weinig integratie. Sociale integratie bleef beperkt, terwijl de koloniale machtsstruc-
turen deze parallelle ordening in stand hielden.”* Tussen 1863 en 1945 kan Suriname,
in navolging van Van Lier, worden getypeerd als een plurale samenleving. In de
twintigste eeuw, en met name na 1945, ontwikkelde het land zich echter tot een
meer gesegmenteerde samenleving, waarbij de nationale identiteit grotendeels werd
vormgegeven door de Creools-Nederlandse cultuur. In deze periode was het niet
ongebruikelijk dat ‘de Surinamer’ gelijk werd gesteld aan de Creool.

Deze segmentatie in Suriname weerspiegelde zich met name in de politiek via
etnisch georganiseerde partijen en daarnaast ook in maatschappelijke sectoren als
onderwijs en media.”” Het contact tussen de drie belangrijkste bevolkingsgroepen
werd intensiever door de versnelde urbanisatie bij de Hindostanen in de jaren vijf-
tig en zestig en bij de Javanen vooral in de jaren zestig. In 1921 woonde circa 8 pro-
cent van de Hindostanen (absoluut: 35.000) in de hoofdstad Paramaribo, in 1964
was dit percentage gestegen naar 32 procent (abs. 37.000). Voor de Javanen bedroe-
gen deze percentages respectievelijk 3 (abs. 500) en 19 (abs. 9.000). Het betekende
dat Paramaribo langzamerhand van een exclusief Creoolse stad in de jaren twintig
veranderde in multi-etnische stad in de jaren zestig.™

Ondanks dat ongeveer de helft van de Hindostanen en Javanen nog, vaak parttime,
werkzaam was in de kleinlandbouw, gold deze activiteit niet langer als bepalend voor
hun beroepsidentiteit. Hiermee viel de klassenstructuur sinds de jaren zestig van de
twintigste eeuw niet meer geheel samen met de etnische segmentering. Functione-
le integratie, in de betekenis van de mate waarin de leden van een groep of de groe-
pen onderling met elkaar in contact komen, betekende echter geenszins dat daarmee
concurrentie, conflict, groepsidentiteiten of etnische sensitiviteit verdwenen. Sociaal-
economische concurrentie tussen vooral Creolen en Hindostanen bleef latent aanwe-
zig en het vraagstuk van de machtsdeling (welke groep regeert en welke groep wordt
geregeerd) bleef ook een heet hangijzer in de gesegmenteerde Surinaamse samenle-
ving. Wat hierdoor ontstond, was een etnisch gesegmenteerde samenleving, waarin
verschillende bevolkingsgroepen relatief zelfstandig naast elkaar bestonden en etni-
citeit een bepalende rol bleef spelen in het sociale, economische en politieke leven.”

Na de militaire staatsgreep in 1980 ontwikkelde Suriname zich geleidelijk tot een
multi-etnische samenleving met een groeiende nationale identiteit, culturele uitwis-



14 Inleiding

seling en interetnische interactie. Het militaire regime probeerde een nationale een-
heid te promoten door aandacht te besteden aan natievorming. Het idee van een
gezamenlijke Surinaamse identiteit werd versterkt, waarbij het multi-etnische karak-
ter gezien werd als een kracht in plaats van een bron van verdeeldheid. De communis
opinio in Suriname was dat politieke stabiliteit slechts kon worden bereikt door sa-
menwerking tussen de etnische groepen. Deze ideologie van diversiteit vond in de
jaren negentig en daarna steeds meer ingang.*® Alle partijen (etnisch en multi-etnisch)
beroepen zich inmiddels op hun nationale trots en dienstbaarheid aan switi Sranan
(het heerlijke Suriname). Anno 2025 definiéren politieke partijen zich niet langer ex-
pliciet op etnische basis, maar presenteren zij zich als multi-etnische formaties — ook
al steunen zij in de praktijk grotendeels nog op één specifieke etnische achterban.

Culturele diversiteit wordt niet meer beschouwd als een relikwie van het etnisch
denken maar als voorwaarde voor politieke stabiliteit en sociaaleconomische voor-
uitgang. Hiermee werd een belangrijke stap gezet in de ‘naturalisering’ van het
concept culturele diversiteit in Suriname. Dat wil zeggen: culturele diversiteit werd
beschouwd als een ‘natuurlijke’ werkelijkheid van Suriname die als voorbeeld kan
dienen voor de wereld. Het beeld van Suriname als een multicultureel paradijs ont-
wikkelde zich hierdoor tot een populaire visie op de Surinaamse samenleving.*!
Hoewel etniciteit nog steeds een rol speelt in de politiek en sociale verhoudingen,
is er sprake van een gedeeld staatsburgerschap, toenemende interetnische huwelij-
ken en een gemeenschappelijk Surinaams cultureel bewustzijn. Deze transitie sinds
de jaren tachtig weerspiegelt het ideaal van multiculturalisme waarin culturele di-
versiteit wordt erkend binnen een gezamenlijke democratische rechtsorde.

Samengevat vormt Suriname een treffende illustratie van hoe een samenleving
zich in de loop der tijd kan ontwikkelen binnen verschillende vormen van sociale
ordening: van een plurale samenleving in de koloniale periode, via een gesegmen-
teerde structuur in de naoorlogse tijd, tot een meer geintegreerde, multi-etnische
samenleving sinds de jaren tachtig van de twintigste eeuw. De historisch gegroeide
etnische diversiteit en segmentatie vormen een essentieel uitgangspunt voor het be-
grijpen van de Surinaamse politieke cultuur, waarin loyaliteiten, partijvorming en
representatie vaak langs etnische lijnen verlopen.

In de literatuur over Surinaamse politiek staat de vraag centraal hoe etnische
diversiteit zich vertaalt in institutionele keuzes, machtsverhoudingen en politieke
stabiliteit. Met zijn proefschrift Tien jaar Suriname, van afhankelijkheid ror gelijk-
gerechtigheid uit 1959 vervult Mitrasing een pioniersrol waarin hij de staatsrechte-
lijke en politieke ontwikkeling van Suriname tussen 1945 en 195§ grondig in kaart
bracht. Zijn benadering is echter vooral beschrijvend van aard, zonder een theore-
tisch kader om democratische stabiliteit of representatie systematisch te analyseren.
Van Liers Samenleving in een grensgebied (1977) geeft een historisch-sociologische
beschrijving van de plurale Surinaamse samenleving. Hoewel zijn studie laat zien
hoe de koloniale structuur en etnisch gescheiden leefwerelden de opbouw van een
geintegreerde, stabiele democratische samenleving in Suriname belemmerden, had



Inleiding 15

hij geen expliciete focus op politieke instituties of democratische processen. Na de
juridisch-staatskundige en beschrijvende benadering door Mitrasing en de sociolo-
gische benadering door Van Lier met de nadruk op de etnisch-culturele structuur
van de samenleving is The Difficult Flowering of Surinam (1978) van de Ameri-
kaanse politicoloog Edward Dew de eerste systematische politicologische studie
over de werking van democratie in Suriname. Hij combineert historische gege-
vens met een theoretisch kader waarin hij, mede geinspireerd door het concept
van consociatie-democratie van de Nederlands-Amerikaanse politicoloog Arend
Lijphart,** de spanningen en compromissen tussen etnisch gesegmenteerde partijen
onderzoekt, met bijzondere aandacht voor machtsdeling en institutionele duur-
zaamheid. In The Trouble in Suriname, 1975-1993 (1994) vervolgt Dew de analyse
na de onafhankelijkheid, met focus op de turbulente jaren 1975-1993, inclusief de
militaire regimes. Deze tweede publicatie van Dew kent een tekort aan theoreti-
sche diepgang, is minder analytisch dan The Difficult Flowering of Surinam en is
meer een feitelijke reconstructie van gebeurtenissen tussen 1975 en 1993.

Na de onafthankelijkheid van Suriname in 1975 en vooral na de militaire staats-
greep van 1980 ontstaat een nieuwe generatie historici, politicologen en sociaal-
wetenschappers die zich richt op een herinterpretatie van de democratische
ontwikkeling in het land. In plaats van louter beschrijvende of institutioneel-juri-
dische benaderingen kiezen zij voor een meer ideologisch-structurele invalshoek.
Deze nieuwe benadering kenmerkt zich door een diepere analyse van machts-
verhoudingen, de invloed van koloniale erfenissen, sociaaleconomische ongelijk-
heid en etnisch-politieke spanningen. Deze benadering sluit ook aan bij bredere
academische trends waarin postkoloniale analyses een rol spelen bij het begrijpen
van democratische fragiliteit in postkoloniale staten. Suriname wordt zo niet alleen
bestudeerd als casus, maar ook als toetssteen voor bredere vragen over democratie,
legitimiteit en politieke representatie in multi-etnische samenlevingen.

Al deze auteurs bieden gezamenlijk waardevolle inzichten in de werking van
formele instituties, de rol van politieke elites en de dynamiek van etnische verhou-
dingen in Suriname. Het voert echter te ver om hier elk van hen afzonderlijk te
bespreken. Hun analyses vormen wel een belangrijk referentiekader in het empiri-
sche deel van deze studie. Wat opvalt bij deze literatuur is dat de onderlinge samen-
hang tussen democratie, politiek en politieke cultuur zelden systematisch wordt
geanalyseerd. Waar sommige auteurs focussen op instellingen en procedures (zoals
verkiezingen of machtsspreiding) en anderen op etnische representatie of informe-
le netwerken, blijft de vraag hoe institutionele vormgeving (democratie), structure-
le processen (politiek) en culturele normen (politieke cultuur) elkaar beinvloeden
grotendeels onderbelicht. Juist in een postkoloniale, multi-etnische context als Su-
riname is het essentieel om deze drie dimensies als verweven fenomenen te analy-
seren omdat instellingen, identiteiten en machtsrelaties elkaar wederzijds vormen.



978

9464'521573">




	978946452157.pcovr.Ramsoedh_VK.pdf
	1.pdf
	978946452157.pcovr.Ramsoedh_AK.pdf

