
Guide Recht doen

Zij Lacht | Esther van Lunteren





Zij Lacht Guide
in samenwerking met IJM Nederland

Recht
Een krachtige oproep om verschil te maken

Esther van Lunteren



Guide Recht doen
Een krachtige oproep om verschil te maken
Zij Lacht | Esther van Lunteren
In samenwerking met IJM Nederland
Sestra, onderdeel van Jongbloed Christelijke Media – Leeuwarden

ISBN 978 94 64251 12 8
ISBN e-book 978 94 64251 14 2
NUR 707

Vormgeving omslag: Huis van Mijn (huisvanmijn.nl)
Vormgeving binnenwerk: Flashworks ontwerpers, Kampen

De bijbelteksten in deze uitgave zijn, tenzij anders aangegeven, ontleend aan 
de NBV21 © Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap 2021

Zij Lacht is onderdeel van het Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap. 
Alle materialen, de naam, het merk en andere elementen gerelateerd 
aan Zij Lacht in deze uitgave zijn eigendom van het Nederlands-Vlaams 
Bijbelgenootschap.
© Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap. Alle rechten voorbehouden.

www.zijlacht.nl

2024 Sestra onderdeel van Jongbloed
© 2024 Jongbloed Christelijke Media - LEEUWARDEN
Alle rechten voorbehouden.

www.ijmnl.org

www.jongbloedmedia.nl



Om veiligheidsredenen gebruiken we 
in dit boek pseudoniemen voor de namen 

van de survivors die door IJM zijn geholpen.





I N H O U D S O P GAV E

VOORWOORD

1.	  ZOALS HET BEDOELD IS. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

2.	 JE PLEK INNEMEN. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

3.	 DE IMPACT VAN HET SLAVERNIJVERLEDEN. . . . . . . 31

4.	 BESCHIKBAAR ZIJN.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

5.	 IN DE SPIEGEL.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

6.	 JE GEZINDHEID VERNIEUWEN.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

7.	 KLEREN MAKEN DE VROUW.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

8.	 DE STRIJD AANGAAN. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83



8

VO O RWO O R D

Op een warme zomermorgen in 2023 ontmoette ik Else in 
Gouda. Ik was direct onder de indruk van haar bevlogenheid en 
passie om op te komen voor degenen die onrecht wordt aan-
gedaan. Dit komt tot uiting in haar mooie werk voor Interna-
tional Justice Mission (IJM). We hadden een bijzonder gesprek 
van hart tot hart, waarin we al gauw tot de ontdekking kwamen 
dat het weliswaar heel goed is om organisaties zoals IJM te on-
dersteunen, maar dat het nog best een uitdaging is om recht te 
doen in je eigen leven. Want hoe maak je nou ‘rechte’ keuzes, 
gewoon in het klein? Zo ontstond het idee voor een praktische 
guide – en die heb jij nu in handen! Deze guide helpt jou om na 
te denken hoe jij, met de Bijbel als fundament, recht kunt doen 
in jouw leven en zo het verschil kunt maken. Veel leesplezier is 
niet echt gepast bij een boek dat ongetwijfeld schuurt. Het is 
mijn gebed dat deze guide jou helpt om je te laten raken door 
wat Gods hart raakt.

Liza Kruit-de Jonge (Zij Lacht)



9

Krachtige vrouw, wat ben ik dankbaar om dit voorwoord voor 
jou te schrijven, en wat ben ik enthousiast dat jij deze guide in 
handen hebt. Herken je de vraag: God, wat kan ik nou doen aan 
de grote problemen in deze wereld? Als je het nieuws kijkt of 
leest over het onrecht in deze wereld, voel jij je dan ook mach-
teloos? We leven in een wereld die niet recht is; er is gebroken-
heid en leed om ons heen. Tweeduizend jaar geleden kwam 
Jezus naar deze gebroken wereld om ons het goede voorbeeld 
te geven. Hij liet verdrukten vrij, brak elk juk en ontfermde zich 
over de armen. Als volgelingen van Hem mogen wij de liefde 
die Hij aan ons geeft, uitdelen en recht doen. Hoe? Dat lees je 
in deze guide. We nemen je aan de hand mee naar wat experts 
en IJM-collega’s te zeggen hebben over thema’s als kleding, eco-
nomie en producten. Je leest verhalen van krachtige overlevers 
en ontvangt praktische handvatten om recht te doen door jouw 
leven heen!

Else van Melle-Voortman (IJM)

Tip!
Stel jezelf aan het einde van ieder hoofdstuk de volgende 
vragen:

•	 Wat heb je nog nodig om verschil te maken?
•	 Wie heb je nodig?
•	 Wat houdt je tegen?



10



11

H o o f d s t u k  1

Zoals het bedoeld is

Wist je dat de Bijbel volstaat met 

verhalen en teksten over recht en 

gerechtigheid? Sterker nog: de God van 

Israël – de God van jou en mij – openbaart 

zich vanaf de schepping, via de wetten 

van Mozes, de stem van de profeten, tot 

en met het leven van Jezus op aarde, als 

de God die recht zoekt en rechtspreekt. 

Anne-Mareike Schol-Wetter van het 

Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap 

(NBG) laat in dit hoofdstuk zien hoe recht 

doen en gerechtigheid als een rode draad 

door de Bijbel lopen, en wat dat betekent 

voor ons leven nu. 



12

‘De Geest van de Heer rust op Mij,
want Hij heeft Mij gezalfd.
Om aan armen het goede nieuws te brengen
heeft Hij Mij gezonden,
om aan gevangenen hun vrijlating bekend te maken
en aan blinden het herstel van hun zicht,
om onderdrukten hun vrijheid te geven,
om een genadejaar van de Heer uit te roepen.’

Deze woorden uit Lucas 4:18-19 zou je Jezus’ mission statement 
kunnen noemen. Hiermee maakt Hij zich volgens Lucas aan 
het begin van zijn optreden aan de mensen bekend – dit is wat 
de mensen van Hem kunnen verwachten. 
Jezus citeert hier de profeet Jesaja (Jesaja 61:1-2), maar de bij-
belse traditie waarin Jezus zich met deze woorden plaatst, is 
veel breder. In de wetten van Mozes, de uitspraken van de pro-
feten, maar ook in veel psalmen, spreuken én in de boeken van 
het Nieuwe Testament is het thema ‘recht en onrecht’ een rode 
draad waar je niet omheen kunt. De genade die Jezus brengt, 
was en is niet los te zien van de concrete leefomstandigheden 
van mensen waar dan ook ter wereld.

Hoe het allemaal begon
‘In het begin schiep God de hemel en de aarde’ (Genesis 1:1). Dit 
openingsvers van de Bijbel ken je misschien wel uit je hoofd. 
En de volgende komt je waarschijnlijk ook bekend voor: ‘God 
schiep de mens als zijn evenbeeld, als evenbeeld van God 
schiep Hij hem, mannelijk en vrouwelijk schiep Hij de mensen. 
Hij zegende hen en zei tegen hen: ‘Wees vruchtbaar en word 
talrijk, bevolk de aarde en breng haar onder je gezag: heers over 
de vissen van de zee, over de vogels van de hemel en over alle 
dieren die op de aarde rondkruipen’ (Genesis 1:27-28). Vervol-
gens sluit het hoofdstuk met Gods conclusie, dat alles wat Hij 
gemaakt had ‘zeer goed’ was. 



13

We weten allemaal dat het daar niet bij bleef. Twee hoofdstuk-
ken verder beginnen de eerste mensen hun grenzen te verken-
nen en gaan ze er meteen flink overheen. Met als gevolg dat 
de verhoudingen tussen God en de mensen, de mensen en de 
rest van de schepping en mensen onderling grondig verstoord 
raakt. Dat lijkt tot op de dag van vandaag alleen maar beves-
tigd te worden. Waar je ook kijkt, in je directe omgeving of via 
je nieuwsapp: het onrecht staart je recht aan. Hoe moet je de 
opdracht om de aarde onder je gezag te brengen en erover te 
heersen vanuit dat perspectief zien? Hoe kunnen we hier en nu 
Gods evenbeeld zijn?
Een sleutel om Gods opdracht aan de eerste mensen – en aan 
ons – te begrijpen, vind je in de eerste verzen van Genesis 2. De 
schepping, hoe adembenemend ook, is na zes dagen niet af. 
Zes dagen lang heeft God door zijn Woord orde aangebracht, 
nieuw leven geschapen en aan planten, dieren en mensen de 
opdracht gegeven om de aarde te vullen. Nu, op de zevende 
dag, rust Hij uit. En juist deze dag – de sabbat – zegent en heiligt 
Hij. Later, in de wetten die God via Mozes aan Israël geeft, blijkt 
dat de sabbat het principe is van waaruit de Israëlieten naar de 
wereld moeten kijken. Dus niet aan één stuk door alles op alles 
zetten om zoveel mogelijk profijt uit de aarde en je medemens 
te persen. Ook niet zes dagen produceren en op de zevende 
dag – al consumerend – uitpuffen. Maar vanuit een ritme van 
arbeid en rust steeds weer stilstaan bij wat je allemaal hebt 
ontvangen, en je oefenen in het vertrouwen dat die manier van 
leven genoeg is. Dat ritme, de sabbatsorde, zit niet ingebakken 
in de schepping. De mens moet deze orde in opdracht van God 
aan zichzelf en aan de aarde opleggen. Dát is het heersen waar-
toe de mens in Genesis 1:28 wordt opgeroepen. 

De wetten van Mozes: het recht van de zwakke
In de wetten van Mozes krijgt dat heersen vanuit de sabbatsor-
de een concrete invulling. Als volk van God moet Israël een 



14

maatschappij volgens Gods idealen inrichten. Die idealen zijn 
tegenovergesteld aan hoe het er meestal aan toegaat als men-
sen het zelf voor het zeggen hebben. 
Helemaal aan het begin van het bestaan van Israël als volk van 
God ontvangt Mozes de tien geboden op de berg Horeb. Je zou 
deze geboden een soort grondwet kunnen noemen. Die grond-
wet begint niet met alles wat de Israëlieten moeten doen en la-
ten, maar met God, die zich voorstelt als Bevrijder van zijn volk 
(Exodus 20:2). Dat is de basis van waaruit de Israëlieten mogen 
leven. In Leviticus 26:13 wordt dat heel mooi verwoord: ‘Ik ben 
de Heer, jullie God, die jullie uit Egypte heeft geleid om je uit de 
slavernij te bevrijden. Ik heb het juk gebroken waaronder je ge-
bukt ging, zodat je weer met opgeheven hoofd kunt rondlopen.’
Dat het leven als dienaren van God totaal anders is dan het le-
ven als slaven in Egypte, zie je onder meer aan het feit dat de 
sabbat (weer) een belangrijke rol speelt in de grondwet en aller-
lei andere wetten van Israël. In Egypte waren uitbuiting en on-
recht letterlijk aan de orde van de dag – elke dag. In Israël moet 
het anders. Elke zevende dag moet iedereen – man, vrouw en 
kind, geboren Israëliet en vreemdeling, vrij mens en tot slaaf 
gemaakte, zelfs dieren – het werk neerleggen. In Exodus 20:11 
wordt Gods voorbeeld bij de schepping van de wereld als reden 
hiervoor genoemd. In Deuteronomium 5:15 verbindt de schrij-
ver de sabbat met de ervaring van slavernij en bevrijding. De 
Israëlieten mogen nooit vergeten hoe het was om onderdrukt 
te worden, zodat ze niet diezelfde fout maken en zelf de onder-
drukker zijn. 
Tijdens de woestijnreis kunnen ze het principe van de schep-
pingsorde alvast oefenen door middel van het manna, het ‘he-
melse brood’ dat ze zes dagen per week van God krijgen. Meer 
pakken heeft geen zin, want hoeveel je ook pakt, het is nooit 
meer dan een omer (4-4,5 liter), en de volgende dag zitten er 
wormen in – behalve op de sabbat. 
Het is boeiend om het scheppingsverhaal en het verhaal van 



15

de bevrijding uit Egypte naast mythes uit de omgeving van Isra-
ël te leggen, zoals de Atrahasis-mythe of de Enoema Elisj, het 
Babylonische scheppingsverhaal. In die mythes zijn de mensen 
er vooral om het vuile werk op te knappen, dat waar de goden 
geen zin in hebben. Onderdrukking en uitbuiting vormen dus 
de basis van het geloofssysteem waarop deze mythes zijn ge-
baseerd, en dat zie je terug in de sociale werkelijkheid. Het zou 
natuurlijk naïef zijn om te denken dat die werkelijkheid in Israël 
altijd heel anders was, maar het ideaal was een samenleving 
gebaseerd op vergaande gelijkwaardigheid en het recht van de 
zwakke. 

I n  d e  w e t t e n  v a n  M o z e s ,  
d e  u i t s p r a k e n  v a n  d e  p r o f e t e n , 

m a a r  o o k  i n  v e e l  p s a l m e n , 
s p r e u k e n  é n  i n  d e  b o e k e n  v a n  h e t 

N i e u w e  T e s t a m e n t  i s  h e t  t h e m a 
‘ r e c h t  e n  o n r e c h t ’  e e n  r o d e 

d r a a d  w a a r  j e  n i e t  o m h e e n  k u n t .

De sabbatsorde gaat verder dan een wekelijkse rustdag. In Levi-
ticus 25 lees je over het sabbatsjaar en het jubeljaar. Elk zeven-
de jaar moest de grond van een Israëliet braak liggen en moest 
je een heel jaar lang vertrouwen op Gods zorg. Om de zeven 
sabbatsjaren werd een jubeljaar ingesteld. Het jubeljaar roept 
armoede die zichzelf in stand houdt en door de jaren heen ver-
ergert een halt toe: slaven worden vrijgelaten, schulden wor-
den kwijtgescholden, mensen die hun land hebben moeten 
verkopen, krijgen dat land terug. Ze krijgen daarmee de moge-
lijkheid om weer voor zichzelf te zorgen en zijn niet langer af-
hankelijk van de goede wil van hun rijkere buren. De bedoeling 
is helder: niemand mag op den duur kansarm of zelfs kansloos 



16

blijven. Je ziet het namelijk bijna overal in de menselijk geschie-
denis: ongelijke bezitsverhoudingen hebben de neiging om in 
de loop van de tijd steeds erger (ongelijker) te worden. Zelfs in 
een relatief rijk en egalitair land als Nederland groeit de kloof 
tussen arm en rijk. 
De belangrijkste overige wetten over de omgang met de armen 
staan in Leviticus 19:9-16, Leviticus 23:22, Leviticus 25:35-55 en 
Deuteronomium 15:1-15. Daarbij valt op dat zorg voor de armen 
onderdeel is van het dagelijks leven en een zaak van iedere Isra-
ëliet: probeer ik de grootst mogelijke winst voor mezelf uit een 
oogst te halen, of laat ik iets staan voor mensen die zelf geen 
land hebben (Leviticus 19:10, 23:22)? Het woordgebruik in Deu-
teronomium 15 laat zien dat het niet puur gaat om het naleven 
van regels. ‘Wees niet gierig’ (vers 7) en ‘geef van harte’ (vers 10, 
BGT) worden niet gepresenteerd als wet, maar als een oproep 
om de vrijgevigheid die de Israëlieten zelf hebben ontvangen 
door te geven.

De profeten: dromen van een betere wereld
Het klinkt bijna te mooi om waar te zijn. En dat was het ook. 
Niet voor niets staan er in de loop van de tijd steeds weer pro-
feten op die de Israëlieten erop moeten wijzen dat de praktijk 
in het land in de verste verte niet lijkt op wat God hen had op-
gedragen. 
Toen de Israëlieten het land Kanaän waren binnengetrokken, 
kreeg iedere stam en iedere familie (met uitzondering van de 
Levieten) een stuk grond om te bewerken. Als de opbrengst te-
genviel, of als er om welke reden dan ook geld nodig was, kon 
de grond worden verpacht. Maar uiteindelijk moest de grond 
altijd weer in het bezit komen van de oorspronkelijke eigena-
ren. Dit principe veranderde langzaam in de tijd van de konin-
gen. Uit archeologische vondsten en schriftelijke bronnen blijkt 
dat de koningentijd voor Israël een periode van grootschalige 
handel en welvaart is geweest. Maar die welvaart was absoluut 



17

niet eerlijk verdeeld. Met de komst van een koningshuis was er 
sprake van een nieuw verschijnsel: belastingen. Wie de belas-
tingen niet kon betalen, raakte zijn grond, huis en soms zelfs 
zijn vrijheid kwijt. De geestelijk leiders, die toch als eerste in op-
stand zouden moeten komen, droegen bij aan dit systeem door 
te verkondigen dat dit volgens Gods bedoeling was.
Profeten zoals Jesaja, Amos en Micha winden geen doekjes om 
wat God van deze situatie vindt. In Jesaja 5:8 wordt gezegd: 

Wee degenen die zich huis na huis toe-eigenen,
die akker na akker samenvoegen,
tot er voor niemand meer ruimte is
en zij alleen het land bewonen.

Of in Amos 5:10-11:

Jullie verachten hen die in de poort het recht verdedigen, 
jullie verafschuwen hen die de waarheid spreken. Jullie 
vertrappen de zwakken en eisen een deel van hun graan 
op. Daarom: huizen van steen hebben jullie gebouwd, 
maar je zult er niet in wonen; prachtige wijngaarden heb-
ben jullie geplant, maar je zult er geen wijn van drinken.

Wat de profeten signaleren, is ook in onze tijd herkenbaar. De 
rekening van economische groei en vooruitgang wordt nog 
steeds vooral bij de armen neergelegd. De rijken zijn er maar 
al te bedreven in de regels in hun voordeel te laten werken. Wie 
aan de goede kant van de streep zit, is vaak blind voor het on-
recht waar zijn of haar welvaart op is gebaseerd. 

Gods nieuwe wereld: opdracht en belofte 
‘Heersers stoot Hij van hun troon en wie gering is geeft Hij aan-
zien. Wie honger heeft overlaadt Hij met gaven, maar rijken 
stuurt Hij weg met lege handen’, zingt Maria in haar lied over 
de God wiens Zoon zij zal baren (Lucas 1:52-53). In Lucas 4 be-



18

vestigt Jezus deze opdracht. Natuurlijk krijgt het ‘genadejaar 
van de Heer’ dat volgens de wetten van het Oude Testament 
bedoeld is om eens in de zoveel tijd weer voor eerlijke kansen 
voor iedereen te zorgen, met de komst van Jezus ook een gees-
telijke dimensie. In de loop van de tijd zijn we die geestelijke di-
mensie vaak voorop gaan stellen en hebben we genade vooral 
ingevuld als de vergeving van zonden. Alleen heb je daarmee 
maar een deel van de boodschap en het werk van Jezus te pak-
ken. Kijk maar … 
Jezus predikt opvallend vaak over geld. Hij is daarin behoorlijk 
radicaal. ‘Niemand kan twee heren dienen: hij zal de eerste ha-
ten en de tweede liefhebben, of hij zal juist toegewijd zijn aan 
de ene en de andere verachten. Jullie kunnen niet God dienen 
én de mammon’ (Matteüs 6:24). En: ‘Het is gemakkelijker voor 
een kameel om door het oog van een naald te gaan dan voor 
een rijke om het koninkrijk van God binnen te gaan’ (Marcus 
10:25). Jezus keurt rijkdom of comfort trouwens niet catego-
risch af, maar Hij weet hoe makkelijk deze dingen tussen ons 
en God in komen te staan. Hoe moeilijk het is om rijkdom en 
comfort op een manier te gebruiken die recht doet aan ande-
ren en aan de schepping. 
Jezus is gekomen om zijn wereld heel te maken, in alle opzich-
ten. Als zijn volgelingen kunnen we daar soms al iets van erva-
ren in ons leven. Tegelijkertijd voelen we dat we er nog niet zijn. 
Gods koninkrijk, de nieuwe wereld waarover Jezus predikte en 
waarvan Hij zei dat die nabij was (Marcus 1:15; Matteüs 3:2), lijkt 
soms juist oneindig ver weg. Maar dat is geen reden om bij de 
pakken neer te gaan zitten. God wil mensen (ons!) inzetten om 
zijn droom van vrede en recht werkelijkheid te laten worden. 
De spanning tussen Gods koninkrijk en de wereld waarin wij le-
ven, wordt heel duidelijk in de beginwoorden van de Bergrede 
in Matteüs 5:3-12. Jezus noemt allerlei groepen die het moeilijk 
hebben in deze wereld, en noemt juist deze mensen ‘gelukkig’ 
(in oudere vertalingen staat ‘zalig’). Vooral de eerste paar ver-



19

zen van Matteüs 5 kun je lezen als een belofte: stil maar, wacht 
maar, straks komt het goed. Maar er zit ook een andere kant 
aan Jezus’ woorden. Een kant die alles te maken heeft met de 
opdracht om naar het evenbeeld van God te leven, en mee te 
werken aan zijn nieuwe wereld. We lichten er twee groepen uit, 
namelijk (Matteüs 5:6,10):

Gelukkig wie hongeren en dorsten naar gerechtigheid,
want zij zullen verzadigd worden.
[…]
Gelukkig wie vanwege de gerechtigheid vervolgd worden,
want voor hen is het koninkrijk van de hemel. 

Gods koninkrijk is niet alleen nabij, maar ‘binnen ons bereik’ 
(Lucas 17:21) wanneer we in deze woorden ons eigen leven her-
kennen. Op momenten dat we hongeren en dorsten naar ge-
rechtigheid zijn we als het ‘zout van de aarde’ (Matteüs 5:13) – of 
misschien wel als het zand in de tandwielen van onderdrukkende 
systemen. Al voel jij je soms een hopeloze wereldverbeteraar, het 
tegenovergestelde is waar. God zelf strijdt met je mee. ‘Maar wij 
vertrouwen op Gods belofte en zien uit naar een nieuwe hemel 
en een nieuwe aarde, waar gerechtigheid woont’ (2 Petrus 3:13).

Vrouwen en recht: een bijzondere relatie
Als je kijkt naar teksten over vrouwen in de Bijbel, zie je 
dat het thema ‘gerechtigheid’ vaak terugkomt. Dat is ook 
niet zo verrassend: vrouwen waren in de tijd van de Bijbel 
een kwetsbare groep, zoals nog steeds in veel delen van 
de wereld. Ze waren voor hun positie afhankelijk van een 
man – hun vader, echtgenoot of volwassen zoon – en als 
die man ontbrak, waren ze al snel veroordeeld tot een le-
ven in armoede, schuldslavernij of prostitutie. Denk maar 
aan de weduwe die bij Elisa komt, omdat ze bang is dat 



20

haar schuldeisers haar kinderen als slaven meenemen (2 
Koningen 4:1-7).
Nog minder dan de gewone man van toen hadden 
vrouwen de mogelijkheid om in opstand te komen tegen 
politieke of economische keuzes of systemen waaronder 
ze te lijden hadden. Dat betekent echter niet dat je ze er 
niet over hoort! Vrouwen zoals Mirjam (Exodus 15:20-21), 
Hanna (1 Samuel 2) en Maria (Lucas 1:46-55) verkondigen 
in hun liederen aan ieder die het maar wil horen dat God 
aan de kant van de zwakken staat, en dat Hij op een dag 
orde op zaken zal stellen. Ze delen hun ervaringen van 
armoede, uitbuiting en onrecht en hun vaste overtuiging 
dat God recht zal spreken.



21

H o o f d s t u k  2

Je plek innemen

Het is een veelgestelde vraag in 

christelijk Nederland: wat is Gods plan 

met mijn leven? Draai die vraag eens om, 

zegt afzwaaiend IJM-directeur Caroly 

Houmes, en durf je te laten raken door de 

dingen – de mensen, de omstandigheden 

– die God aan het hart gaan. Daarvoor 

is het nodig om in verbinding te zijn met 

God, met jezelf en met de mensen die jouw 

leven raken, dichtbij en ver(der) weg. 

Want daar waar Gods licht door jou heen 

kan gaan schijnen, maakt duisternis 

plaats voor licht en leven.




