Meer dan

200 jaar
Z.usters
van Liefde
van Jezus
en Maria



DEEL 1 Meer dan

200 jaar

/Z.usters
van Liefde
van Jezus
en Maria

Erfgoedhuis | k
ﬁ.‘i‘iﬁ&t‘ii”ﬁ!@ﬁtﬁf&'ﬁf Zusters van Liefde JM S noeC



Inhoudstafel

Deel 1
Meer dan 200 jaar Zusters van Liefde
van Jezus en Maria

Voorwoord
Een erfenis van geloof
De reis van de Zusters van Liefde van Jezus en Maria

Algemene inleiding
Het Erfgoedhuis
Een uitdaging van formaat
Leeswijzer

Inleiding

1.1 — Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)
Van één naar veertien huizen (1803-1836)
Groeien en consolideren (ca. 1836-ca. 1888)

1.2 — Wereldwijde expansie (1888-1945)
De groeiende congregatie besturen
Expansie in Europa
Op missie in koloniaal Congo, Ceylon en Brits-Indié
Oblaatzuster of Zuster van Liefde?
Groei in onderwijs en zorg in Belgié

1.3 — Tijden veranderen (1945-vandaag)
Kerk en staat dekoloniseren
Een nieuwe Regel
Een internationale congregatie (1958-1981)
De missie herdacht: kiezen voor ‘de minste’

Inhoudstafel




Voorwoord

Een erfenis van geloof. De reis van
de Zusters van Liefde van Jezus en Maria

Naar aanleiding van een richtlijn van het Algemeen Kapittel van 2017 vroeg het
Algemeen Bestuur van de Congregatie van de Zusters van Liefde van Jezus en
Maria in overleg met haar Erfgoedcentrum aan een groep onderzoekers — Geheugen
Collectief - om de meer dan 200 jaar geschiedenis van de congregatie te recon-
strueren vanuit een zowel mondiaal als lokaal perspectief. Op die manier willen we
de veranderende identiteit van de congregatie onderstrepen, haar historische ziel
benadrukken en haar wereldwijde apostolische diensten verbinden met haar diepe
wortels en haar erfgoed.

Beginnend bij de nederige oorsprong van de congregatie beschrijft dit boek nauw-
gezet haar geloofsreis, puttend uit een schat aan historische documenten, persoon-
lijke getuigenissen en steunend op gedegen wetenschappelijk onderzoek. In de loop
van haar geschiedenis heeft de congregatie aan talloze uitdagingen het hoofd moeten
bieden, van politieke omwentelingen en maatschappelijke veranderingen tot interne
beproevingen. Maar dankzij haar veerkracht en een standvastig geloof heeft de con-
gregatie zich aangepast en ontwikkeld, door voortdurend te pionieren, haar missie te
vernieuwen en de meest kwetsbaren in de samenleving de hand te reiken. Het weer-
spiegelt het kerngeloof van de Zusters in het primaat van God in hun leven, die hen
roept, verenigt en uitzendt om Gods liefde te openbaren.

Dit boek is een eerbetoon aan de onwrikbare toewijding, ontelbare offers en diepe
liefde die kenmerkend waren voor de stichter, kanunnik Petrus Jozef Triest, de pio-
niersgroep van zusters en de generaties Zusters van Liefde daarna. Van bij de aanvang
werkten zij aan een missie van liefdevolle dienstbaarheid aan de mensheid, van het
verleggen van grenzen en het bouwen van bruggen. Bij het lezen van dit boek ontdek
je verhalen van moed, opoffering en gedurfd geloof, belangrijke mijlpalen en alle-
daagse daden van vriendelijkheid, momenten van menselijke beperkingen en kwets-
baarheden, allemaal geweven tot een groot tapijt, de nalatenschap van de congregatie.

Dit is ons verhaal, een geloofserfenis die we moeten uitdragen! Het getuigt van de
diepe impact die geloof, in combinatie met actie, kan hebben op ons leven en onze
wereld. Moge het ons inspireren in het vinden van een hernieuwd doel en nieuwe
kracht in onze missie om onze bijdrage te leveren aan het creéren van een betere en
gelukkigere wereld - een gemeenschappelijke thuis - voor iedereen!

— Zr. Lucy Jacob
Algemeen Overste

Voorwoord




Algemene inleiding

‘Deus caritas est’ - ‘God is liefde.” Die woorden zijn alomtegenwoordig bij de Zusters
van Liefde van Jezus en Maria (ZLJM), van de inscriptie op het kruis dat alle zusters
dragen tot het wifi-paswoord voor gasten. Toen we in 2019 aan dit onderzoek naar
de geschiedenis van de congregatie begonnen, was het die basisgedachte die we me-
teen meekregen: het verhaal van de congregatie is er een van handelen en bidden,
van levens geinspireerd door een diep geloof in de liefde van God. Het boek dat uit
het onderzoek zou volgen, moest een omvattende geschiedenis van de congregatie
bieden, van het prille begin in Lovendegem tot de wereldwijde werking van vandaag.

Het verschijnt in drie talen (Nederlands, Frans en Engels) zodat de huidige genera-
tie zusters wereldwijd het kan lezen. Het boek moest ook aandacht hebben voor die
diverse achtergronden. Alle maatschappelijke sectoren waarin de Zusters' ruim twee
eeuwen lang actief waren, moesten erin aan bod komen. En liefst ook alle plekken
waar ze een klooster oprichtten. Een kritische houding stond voorop, maar net zo
goed het besef dat een religieuze congregatie niet zomaar een organisatie of instel-
ling is. Wat de Zusters bewoog en beweegt, is hun geloof in Gods liefde.

Kortom, een complexe taak. Maar een toegewijd, goed samenwerkend team kan ber-
gen verzetten. De dragende krachten van dat team waren Geheugen Collectief, een
projectbureau van professionele publiekshistorici, en het Erfgoedhuis van de con-
gregatie in Gent. Het Erfgoedhuis werd geleid door Kaat Leeman, in de aanvangsfase
van het project bijgestaan door An Vandenberghe. In 2024 kreeg het Erfgoedhuis
Evelien Vanden Berghe als nieuwe directeur. De kennis die Kaat Leeman met de
jaren over de congregatie opdeed, vulde Geheugen Collectief aan met een intense
zoektocht in de archieven en de bestaande literatuur. Een belangrijk naslagwerk was
de publicatie over de Zusters in Zaire (1891-1991) van de hand van Luc Vints en Zana
Aziza Etambala.?

Ook de congregatie zelf deed haar duit in het zakje. Zo konden we een beroep doen op
wat sommige lokale gemeenschappen zelf al geschreven hadden over hun eigen ge-
schiedenis. Via lokale contactpersonen verkregen we informatie en inzichten in het
leven, het werk en de religieuze inspiratie van de zusters in Afrika, Azi€¢ en Europa,
vroeger en vandaag. Zij stuurden archiefmateriaal en foto’s op, vulden vragenlijsten
in en lazen teksten na, en deden dat vaak terwijl hun dagen al ruim gevuld waren
met de impact van de coronapandemie. De huidige algemene overste, zuster Lucy,
en haar raadszusters stonden ons bij met raad en daad en stelden pertinente vragen
bij elke tekst.

We bedanken hier ook graag het KADOC, Documentatie- en Onderzoekscentrum
voor Religie, Cultuur en Samenleving uit Leuven, dat bij de aanvang van dit project
de inhoudstafel hielp op te stellen, en in het bijzonder dr. Kristien Suenens, lid van
de onderzoeksstaf van KADOC, voor haar waardevolle aanvullingen bij de tekst.
Luc De Munck en Johan Demets danken we voor hun feedback op het hoofdstuk

Algemene inleiding




over zorg (3.1), Ludwina Degryse voor haar feedback op het hoofdstuk over zorg
en onderwijs voor mensen met een beperking (3.3). Arthur Chimkovitch, Marieke
Van Acker en Peter Flynn zorgden voor de vertalingen. Die werden nagelezen door
zuster Elizabeth Roche en zuster Marguerite Kapinga. Ook de vele vrijwilligers van
het Erfgoedhuis die hun verhalen over de zusters deelden tijdens de lunch- en kof-
fiepauzes in het Erfgoedhuis, maakten dit tot een beter boek. Een bijzondere ver-
melding is op zijn plaats voor Eddy Coddens, die het digitaliseren van de foto’s voor
zijn rekening nam.

—— Het Erfgoedhuis

Terugblikken op haar verleden is niet nieuw voor de congregatie. De Zusters van
Liefde van Jezus en Maria hebben al sinds het midden van de 20ste eeuw veel inte-
resse voor hun eigen geschiedenis. Dat proces begon tijdens de vernieuwingskapit-
tels van de congregatie naar aanleiding van het Tweede Vaticaans Concilie (1962-
1965). Die vormden een uitgelezen moment om te herbronnen, en dat betekende
onder andere teruggrijpen naar de inspiratie van de stichters. Ook in 2003, naar
aanleiding van het tweehonderdjarige jubileum van de congregatie, werd er gevierd,
maar ook heel wat historisch onderzoek verricht.

Zuster Kathelijne Vanspeybroeck was vanaf 1976 verantwoordelijk voor het archief
van de congregatie, op dat moment nog vooral voor intern gebruik. Vanaf 1984 kreeg
zij een medewerkster, Kaat Leeman, die in 1997 hoofd van het archief van de con-
gregatie werd. In samenwerking met KADOC zette de congregatie een professionele
archiefwerking op poten in het moederklooster in Gent. De voorbije dertig jaar is die
werking uitgegroeid tot een publieksgericht Erfgoedhuis.

Het moederklooster in Gent was de plek waar generaties vrouwen Zuster van Liefde
werden. Het was de plek ook waar de stichter, Petrus Jozef Triest, woonde, leiding-
gaf aan de groeiende congregatie en de zusters inspireerde. En waar hij overleed.
Vandaag bewaart en vertelt het Erfgoedhuis | Zusters van Liefde er de geschiede-
nis van de congregatie en haar realisaties in onderwijs en zorg. De actieve congre-
gatie liet heel wat erfgoedsporen na. Het Erfgoedhuis beheert die collecties: archief,
bibliotheek, objecten en beeld & geluid. In de archiefsectie bevinden zich de archieven
van het algemeen bestuur, van de provincies en van lokale zustergemeenschappen.
Er zijn ook (vaak uitgebreide) archieven van de instellingen van de congregatie aan-
wezig. De beeldcollectie is uniek en bevat honderdduizenden foto’s, glasplaten, dia’s,
negatieven en albums. De oudste beelden dateren uit het midden van de 19de eeuw.
De erfgoedbibliotheek telt ruim 5000 volumes, van de vroege 18de eeuw tot vandaag.
Tot slot is er een merkwaardige en heel aantrekkelijke reeks objecten. Zij vormen een
materiéle getuige van de uiteenlopende activiteiten en het leven van de zusters.

Vandaag zet het Erfgoedhuis bewust en actief in op projecten als ‘Erfgoed & Welzijn’.
De focus op zorg, die in het DNA van de congregatie zit, wordt ook door het Erf-
goedhuis hoog in het vaandel gedragen. De collecties die tot stand kwamen door
de activiteiten van de zusters als zorggevers en religieuzen en het Erfgoedhuis zelf
worden nu opnieuw gebruikt om het welzijn van diverse doelgroepen te verbeteren.

Algemene inleiding

—— Eenuitdaging van formaat

Een boekproject als dit moet heel wat valkuilen omzeilen. Om te beginnen is er de
omvang van de congregatiegeschiedenis. Meer dan twee eeuwen Zusters van Liefde
omvat het verhaal van honderden huizen en instellingen, duizenden zusters, tien-
duizenden lekenmedewerkers en honderdduizenden leerlingen, patiénten en andere
mensen aan wie de congregatie zorg en onderwijs verschafte en bij wie ze het katho-
licke geloof wilde versterken. Een veelheid aan verhalen die zich afspelen in tiental-
len landen met een heel eigen geschiedenis, neergeschreven in kilometers archief.

Voor de congregatie was het belangrijk dat het boek voldoende aandacht zou hebben
voor alle plekken op de wereld waar de congregatie actief was. Ook moest er een
evenwicht zijn tussen de verschillende periodes in de geschiedenis van de congre-
gatie, van het prille begin tot het meer hedendaagse verhaal. En er moest voldoende
aandacht zijn voor de religieuze inspiratie van de zusters. Het apostolaat van de
congregatie — de vele activiteiten van de zusters op het vlak van zorg en onderwijs -
vertrok immers steeds vanuit het christelijke caritasideaal. Dat ideaal leidde tot de
ambitie om het geloof te verspreiden en katholieke gemeenschappen te cre€ren en
te versterken. Het bood zowel de individuele zusters als de congregatie als geheel
ook kracht en richting voor hun handelen.

Centraal in dit boek staan de zusters en hun organisatie. Het is hun verhaal, met
ups en downs. De bijdrage van vrouwelijke religieuzen aan de ontwikkeling van het
onderwijs en de zorg kreeg vaak weinig aandacht van, of werd zelfs genegeerd door
historici. Niet alleen binnen de traditionele sociale geschiedenis, maar zelfs door
genderhistorici. Die laatsten hebben religieuze vrouwen nog maar pas als thema
ontdekt. Er zijn wel al heel wat gelegenheidspublicaties (vaak naar aanleiding van
de jubilea van scholen en zorginstellingen), monografieén en licentiaatsverhande-
lingen over allerlei deelaspecten en instellingen waar we voor dit boek uitgebreid
gebruik van hebben gemaakt. Het bestaan van die studies leidde ertoe dat sommige
plekken waar de zusters actief waren, meer aandacht krijgen in dit boek dan andere,
simpelweg omdat de informatie hierdoor al beschikbaar was. Het was binnen het
kader van dit onderzoeksproject immers niet mogelijk om over elke nog niet onder-
zochte instelling uitgebreid nieuw onderzoek te voeren. We hopen vooral dat het
boek inspireert om studies op te zetten naar nog meer lokale zustergemeenschap-
pen en instellingen en die zo verder onder de aandacht te brengen.

Het onderzoeksveld dat nog ontgonnen moet worden, is immens. Er is een gebrek
aan synthesewerken, kritische analyses en naslagwerken over vrouwelijke religieu-
zen in Belgi€ en de rest van de wereld. Behalve die ruime blik is er ook nog nood
aan aandacht voor de ‘dromen, gesprekken en avonturen’ van vele generaties religi-
euze vrouwen.® In dit boek komen daarvan alvast enkele snippers aan bod, zoals de
aandacht die we bewust hebben voor de capaciteiten en de impact van individuele
zusters, en de ontwikkelingsmogelijkheden die de congregatie hun vaak bood.

Congregaties zoals de Zusters van Liefde speelden een onmisbare maatschappe-

lijke rol. Een conservatieve reflex en emancipatorische doelstellingen gingen daarbij
hand in hand. De ZLJM wilden mensen (vooruit)helpen via onderwijs en ziekenzorg,

Algemene inleiding



maar deden dat vanuit een bepaald maatschappelijk en ideologisch kader, waardoor
hun werking vaak een behoudsgezinde impact had. In elk geval zouden honderden
onderwijsinstellingen, ziekenhuizen en sociale en pastorale initiatieven het niet ge-
red hebben zonder de duizenden, veelal onbetaalde zusterhanden. Ook de professi-
onalisering van zorg en onderwijs is deels op het palmares van de religieuze congre-
gaties te schrijven, als pioniers in onder meer de psychiatrie en de zorg voor mensen
met een visuele of auditieve beperking. De bestaande geschiedschrijving ziet daarbij
de vrouwelijke bijdrage meer dan eens over het hoofd. Tot slot is het belangrijk om
niet alleen hun bijdrage een plaats te geven, maar ook om de kerkelijke, politieke,
sociaal-culturele en economische context waarin ze dat deden te duiden.

Op één vlak had de geschiedschrijving wel veel aandacht voor de bijdrage van de
congregaties: hun rol in het verspreiden van het katholieke geloof en de evolutie van
het christendom tot wereldgodsdienst. Daarbij werd in vroegere werken de impact
van de missiecongregaties overschat. Vandaag schrijven historici de razendsnelle
verspreiding van het christendom tijdens de 19de en 20ste eeuw in missiegebieden
zoals Azi€ en vooral Afrika, voornamelijk toe aan de gelovigen die zich het christen-
dom eigen maakten.

We kunnen in dit boek geen antwoord bieden op de vraag wat de invloed was van het
werk van vrouwelijke religieuzen zoals de Zusters van Liefde op de ontwikkeling van
de welvaartsstaat in Europa en de evolutie van zorg en onderwijs in het Zuiden. We
kunnen wel de concrete bijdrage van deze ene congregatie een plaats geven. We ana-
lyseren wat de Zusters van Liefde deden en wilden doen en waarom. We kijken naar
de keuzes die de congregatie maakte binnen verschillende en veranderende wereldlij-
ke en religieuze contexten en hoe andere instanties, de kerkelijke en wereldlijke over-
heden, hen inzette om door hen vastgestelde problemen op te lossen. De congregatie
was op veel vlakken autonoom, maar ze maakte ook deel uit van een ruimer, kerkelijk
geheel, waarbinnen een mannelijke hi€rarchie de macht in handen had.

Dit boek is voornamelijk gebaseerd op de archieven van de Zusters van Liefde zelf.
Daardoor zijn er stemmen die in dit boek weinig of niet aan bod komen, met name
die van de honderdduizenden mensen bij wie de zusters het katholieke geloof wil-
den aanbrengen of versterken en aan wie ze onderwijs en zorg verschaften. Ook ont-
breken de stemmen van de tienduizenden lekenmedewerkers en van de organisaties
en overheden met wie de congregatie samenwerkte, of botste.

Dit boek vertelt dus sowieso slechts een deel van het verhaal. Sommige thema’s ko-
men daardoor niet aan bod, en soms is dat problematisch. Fysiek en verbaal geweld
tegen kinderen en psychiatrische patiénten in het verleden, de wantoestanden van
het koloniale regime en binnen de Kerk, zoals seksueel misbruik en kinderroof ...
Van schandalen en wanpraktijken die in het verleden in de doofpot zijn gestopt, zijn
er amper sporen te vinden in de archieven. Om dat soort belangrijk onderzoek te
doen, zijn stappen nodig die we binnen de context van dit project niet konden zet-
ten, zoals interviews met getuigen en slachtoffers, en archiefonderzoek — voor zover
bewaard en toegankelijk - bij gerechtelijke instanties. Er is met andere woorden
nog heel wat werk voor de boeg. Dit boek kan en wil als historisch overzicht wel een
vertrekpunt zijn voor dergelijk onderzoek.

Algemene inleiding

Ook binnen de congregatie zelf zijn niet alle stemmen even goed vertegenwoordigd.
Een archief van een organisatie zoals de ZLJM weerspiegelt de veranderende interne
machtsverhoudingen. Het zijn voornamelijk de mensen aan de top van wie docu-
menten bewaard zijn gebleven. Tijdens de 19de en een stuk van de 20ste eeuw klinkt
de stem van de mannelijke oversten en kerkelijke leiders disproportioneel luid. In
die mate dat het soms moeilijk is om de standpunten van de zusters zelf te recon-
strueren. Daarnaast zijn het voornamelijk de stemmen van zusters in leidinggevende
functies die weerklinken: plaatselijke oversten, novicemeesteressen, raadszusters ...
Die waren tot het einde van de jaren 1960 uitsluitend Europees. Een belangrijk ge-
volg daarvan is dat de stem van Congolese, Sri Lankaanse en Indiase zusters, die
decennialang als ‘inlands’ bestempeld werden, amper te horen is. Tot zij, aan het
einde van de 20ste eeuw, de zusters werden die de congregatie besturen en dragen.
Het archief van de congregatie bevat soms kritische stemmen van binnen de organi-
satie zelf, bijvoorbeeld over de vernieuwingen in de tweede helft van de 20ste eeuw.
Het geeft echter weinig inzicht in eventuele kritiek van buitenaf. De postkoloniale
kritiek van tijdgenoten en historici op de Katholieke Kerk en specifiek op de kolo-
niale rol van religieuze congregaties, zoals de Zusters van Liefde, namen we daarom
- via de bestaande literatuur - wel op.

De laatste valkuil is een bekende voor iedereen die geschiedenis schrijft. Hoe dich-
ter we bij vandaag kwamen, hoe moeilijker het was om voldoende afstand te hou-
den, hoofd- van bijzaken te scheiden en conclusies te trekken. Ongetwijfeld zullen
de historici die het verhaal van drie eeuwen Zusters van Liefde gaan schrijven heel
anders kijken naar de evolutie van de congregatie in de vroege 21ste eeuw. Met het
verleden ben je nooit klaar. Dat de congregatie binnen honderd jaar nog even dy-
namisch is als vandaag en even kritisch naar haar verleden kan kijken, wensen we
haar van harte toe.

Algemene inleiding

Alle landen waar de
ZLIM actief waren

of zijn, aangeduid in
donkerblauw, 1803 - 2023



Leeswijzer

Het verhaal van deze congregatie in een heldere structuur gieten, was een uitdaging.
Om de chronologische evolutie de thematische rijkdom niet te laten overschaduwen
(en omgekeerd), kozen we voor een gemengde structuur, met drie boekdelen.

Het eerste deel - Meer dan 200 jaar Zusters van Liefde - illustreert de ontwikkeling
van de congregatie door de tijd heen. We behandelen dat chronologische verhaal in
drie grote periodes: van de stichting in 1803 tot 1888, van de late 19de eeuw tot aan
de Tweede Wereldoorlog, en van de naoorlogse periode tot vandaag. Daarbinnen
komt telkens de algemene organisatie van de congregatie aan bod, haar voornaamste
werkingsgebieden en apostolaatswerken en hoe die tot stand kwamen. We kijken
ook naar de manier waarop de congregatie omging met veranderingen in Kerk en
samenleving, zoals de plaats van vrouwelijke religieuzen binnen die Kerk en de in-
ternationalisering van de Kerk.

De volgende twee delen duiken op thematische wijze dieper in dat brede verhaal. In
deel twee — Leven als Zuster van Liefde — proberen we in de hoofden en harten van
de Zusters van Liefde te kijken. Hoe was het om zuster te worden en te zijn in de
19de en 20ste eeuw, eerst in Europa en daarna daarbuiten, en hoe leefden de zusters
samen als kloostergemeenschap? We wijden hoofdstukken aan het spirituele leven
van de zusters, aan hun dagelijkse leven binnen (en buiten) de kloostermuren en
aan de vorming en opleiding van jonge vrouwen tot Zuster van Liefde. Omdat de
wereld ondertussen niet stilstond, sluit een tijdlijn met markante gebeurtenissen —
oorlogen en rampen waar de zusters bij betrokken waren - dit deel af. Samen geven
deze hoofdstukken een inkijk in de evolutie van het religieuze leven: vol structuur
en traditie, maar ook divers en dynamisch.

Het derde en laatste deel - Handen uit de mouwen: het apostolaat van de Zusters van
Liefde — zoomt in op het apostolaat van de congregatie. Door hun werken brengen
de Zusters van Liefde al twee eeuwen lang Gods liefde in de praktijk. Kinderen en
jongeren, zieken, armen en verdrukten ... waren daarbij de voornaamste doelgroe-
pen. We wijden hoofdstukken aan de zorg voor lichamelijk en geestelijk zieken, de
bijzonder diverse onderwijsinitiatieven van de congregatie, haar zorg voor mensen
met een beperking en de vele vormen van sociaal apostolaat. Van oud tot jong, van
Afrika en Azié tot Europa.

Dit boek is rijkelijk geillustreerd. De honderden foto’s zijn slechts een fractie van
wat het Erfgoedhuis bezit. Ondanks die enorme hoeveelheid afbeeldingen botsten
we tijdens de beeldresearch op belangrijke lacunes en problemen. Er is heel veel
wat de foto’s niet tonen, als gevolg van de koloniale, racistische en elitaire omge-
ving waarbinnen ze tot stand kwamen. Bovendien is de diversiteit van de foto’s vrij
beperkt. Zo zijn er erg veel portretten van individuele prominente zusters en over-
sten, naast groepsfoto’s waarop we enkel de prominente (Europese) zusters kunnen
identificeren. De foto’s tonen veel vaker poserende zusters en hun gebouwen dan
hun dagelijkse activiteiten en de mensen met wie ze werkten. Foto’s die wel de werk-
vloer lijken te tonen, zijn vaak geénsceneerd: ze werden gemaakt om een bepaald
beeld over te brengen. Typisch zijn foto’s met een Europese zuster in de hoofdrol,

Algemene inleiding

al onderwijzend, zorgend of ‘beschavend’, met anonieme mensen van kleur in een
passieve, stereotype bijrol. Die afbeeldingen ontstonden in een koloniale context,
en moesten het thuisfront overtuigen van het koloniale project. Ze illustreren een
primitiviteit die vooral in westerse hoofden bestond.

Bij de foto’s die de gevolgen van oorlog en uithongering tonen, hebben we soms ge-
twijfeld of we ze wel zouden opnemen. Maar ze zijn deel van het verleden van de con-
gregatie. We adviseren de lezer vooral bij het laatste hoofdstuk van het tweede boek-
deel rekening te houden met de aanwezigheid van gevoelige beelden en verhalen.

Behalve de vele afbeeldingen die op een andere manier het verleden van de congre-
gatie vertellen, bevat dit boek ook heel wat kaderteksten. Die vertellen meer in detail
over bijzondere Zusters van Liefde en over opmerkelijke aspecten en momenten in
het zusterleven - van de eerste dagen als kandidaat-zuster in het Gentse moederhuis
tot de manieren waarop een overleden zuster werd herdacht door haar gemeen-
schap. In die kaderstukken zet het boek ook verschillende objecten uit het congrega-
tieverleden in de kijker. Die voorwerpen, allemaal bewaard in het Erfgoedhuis, zijn
bijzondere getuigen van de rijke materi€le cultuur van de congregatie. Ze bieden een
unieke inkijk in het leven en de identiteit van de Zusters van Liefde.

Wie tot slot benieuwd is naar alle plaatsen waar de Zusters van Liefde in hun meer
dan tweehonderdjarige geschiedenis aanwezig waren, kan terecht op de website van
het Erfgoedhuis: www.erfgoedhuis-zljm.org. Daar is onder meer een lijst te vinden
met alle gemeenschappen van de congregatie wereldwijd, van 1803 tot vandaag, van
Lovendegem tot Legazpi.

— De auteurs,
Hannelore Vandebroek, Stijn Knuts, Bas De Roo
en Veronique Van Humskerke (Geheugen Collectief)
en Kaat Leeman (Erfgoedhuis ZLJM)

1 We schrijven in deze publicatie Zusters en Zusters van Liefde met een hoofdletter wanneer het de
congregatie als organisatie of het congregatiebestuur betreft. We schrijven zuster of zusters met een kleine
letter indien het individuele (of een groep individuele) zusters betreft.

2 VINTS en ZANA AZIZA ETAMBALA, 100 jaar Zusters van Liefde J. M. in Zaire 1891-1991.

3 SUENENS, ‘Eén man, duizend vrouwen. De ursulinen van Tildonk’, 40.

Algemene inleiding



Inleiding

In 1803 stichtte priester Petrus Jozef Triest een nieuwe congregatie van vrouwelijke
religieuzen op het Vlaamse platteland, de Zusters van Liefde van Jezus en Maria. Op
minder dan honderd jaar tijd groeide de bescheiden gemeenschap uit tot een zeer
grote congregatie, actief in onderwijs en zorg. Vanaf het einde van de 19de eeuw
richtten de ZLJM ook gemeenschappen en instellingen in het Verenigd Koninkrijk
en Nederland op, en vooral in het door Europa gekolonialiseerde Afrika en Azié. In
de tweede helft van de 20ste eeuw maakte de congregatie opnieuw grote wijzigingen
door: de dekolonisatie en de veranderingen binnen de Kerk zorgden voor een gron-
dige herdenking van hoe de zusters gelovend in de wereld wilden staan.

Dit boekdeel belicht de geschiedenis van de congregatie, opgedeeld in drie periodes.
De eerste periode - van 1803 tot 1888 - is er een van enorme groei binnen Belgié.
Van een klein huis met enkele zusters in 1803 groeide de congregatie tegen 1888 uit
tot maar liefst 28 huizen en meer dan 660 zusters. Gelijktijdig met die kwantitatieve
groei professionaliseerde de werking van de congregatie en kreeg haar apostolaat
een duidelijke invulling, met een grote toewijding aan het onderwijs en de zorg.

In 1888 zetten de Zusters van Liefde hun eerste stappen buiten Belgi€. Ten noorden
van Manchester openden ze Hollymount: een tehuis voor katholieke weeskinderen.
Het was de start van een wereldwijde expansie, die zich razendsnel voltrok. In de
jaren 1890 werden de Zusters actief in Congo (1891), Ceylon (1896) en Brits-Indié
(1897). Elke nieuwe locatie bracht nieuwe uitdagingen met zich mee, waardoor de
Zusters hun werking, de invulling van hun apostolaat en hun relatie tot gelovigen,
niet-gelovigen en hun omgeving meer dan eens moesten herdenken. Een belangrijk
vraagstuk was het toetreden van niet-Europese vrouwen tot de congregatie.

De derde periode - vanaf 1945 — was er eveneens een met talrijke uitdagingen.
Vaticanum II, de kerkvergadering die plaatsvond tussen 1962 en 1965, zorgde voor
heel wat veranderingen in het kloosterleven van vrouwelijke religieuzen, in hun
omgang met elkaar en met de wereld. De dekolonisatie had een grote impact op de
activiteiten van de Zusters in (voormalige) gekoloniseerde gebieden. Zusters uit
Afrika en Azié verwierven een gelijkwaardige plaats in de congregatie én in het con-
gregatiebestuur. In Europa seculariseerde de samenleving en moest de congrega-
tie leren omgaan met een sterk teruglopend aantal zusters en met een toenemend
belang van leken in hun zorg- en onderwijsinstellingen. De congregatie kent in de
21ste eeuw een blijvende bloei in Afrika en Azi€, zowel op het vlak van activiteiten
als van roepingen.

Inleiding




o,y

s, i
K-l].'\"‘-‘" e
R il

- HOOFDSTU

Ay




Stichtingshuis van de
Zusters van Liefde in
Lovendegem, 1903.

Het 19de-eeuwse Belgi€ vormt de historische context waarbinnen de Zusters van
Liefde ontstonden en hun eerste stappen zetten in het onderwijs en de zorg, twee
domeinen die de kern van het apostolaat van de congregatie zouden gaan vormen.
Dit hoofdstuk werpt licht op de ontstaansredenen en de begindecennia van de
Zusters van Liefde.

—— Van één naar veertien huizen (1803-1836)

Wie vandaag door de straat Appensvoorde in het Vlaamse dorpje Lovendegem rijdt,
ziet op nummer 7 een oud, goed onderhouden langgevelhuis. Op 4 november 1803
hing hier een bijzondere sfeer: vroom, ingetogen en vol verwachting. Na een misvie-
ring in de parochiekerk van Lovendegem waren drie vrouwen naar dit huis getrok-
ken. Ze gaven het een nieuwe naam, Onze-Lieve-Vrouw ter Engelen, en maakten er
hun thuis van. De priester die hen begeleidde, was trots. Eindelijk had hij zijn droom
gerealiseerd: het oprichten van een nieuwe congregatie.’

— Ontstaan in revolutionaire tijden

Wie waren deze drie vrouwen en waarom kozen ze voor een religieus leven in het
landelijke Lovendegem? Wie was die priester en waarom vond hij dat er nood was
aan een nieuwe congregatie? De weg die naar Appensvoorde leidde, was lang en ging
over moeilijk terrein. De Katholieke Kerk had in de voorgaande decennia immers
een diepe crisis doorgemaakt.

Hoofdstuk 1.1

De Kerk onder vuur

De late 18de en vroege 19de eeuw kenden tal van omwentelingen en revoluties, die in
de Zuidelijke Nederlanden (het latere Belgi€) een zware impact hadden. Wereldlijke
machthebbers probeerden de rijkdom en macht van de Kerk in te perken. Al in de
jaren 1780 oefende de Oostenrijkse keizer Jozef II, die ook over de Zuidelijke Neder-
landen regeerde, steeds meer controle uit over de kerkelijke instellingen in zijn rijk.
Vanaf 1781 liet hij zelfs alle ‘nutteloze’ contemplatieve kloosters en abdijen, die geen
rol speelden in de gezondheidszorg of het onderwijs, sluiten en hun bezittingen
verbeurdverklaren.?

De verlichte despoot was echter klein bier vergeleken met de Franse revolutionairen
die na hem kwamen. Toen die in 1794 de Zuidelijke Nederlanden bezetten, openden
ze een frontale aanval op de macht van de Kerk. Meteen trokken ze langs kerken
en kloosters om religieuze kunstwerken in beslag te nemen, bouwden ze sommi-
ge kerkgebouwen om tot tempels van de Rede en schaften ze processies af. Na de
annexatie van de Zuidelijke Nederlanden bij Frankrijk in oktober 1795, focuste het
Franse bestuur op de religieuze ordes en congregaties. De grote meerderheid van de
religieuze instituten werd in de daaropvolgende jaren opgeheven, hun abdijen en
kloosters gesloten. In 1797 volgde de volledige scheiding van Kerk en staat: priesters
moesten een eed van trouw aan de Republiek afleggen, en later een eed van haat aan
het koningschap. Op de parochies na werden alle kerkelijke instellingen opgeheven.
Hun bezittingen kwamen in handen van de staat.

De politieke, sociale en economische macht van de Kerk kreeg zware klappen. Pries-
ters werden gearresteerd vanwege hun verzet tegen de eed van haat, of werden door
gelovigen gemeden of beschimpt omdat ze de eed wél hadden afgelegd. Duizenden
religieuzen stonden op straat. Pas in 1801 kwam er beterschap. Keizer Napoleon en
paus Pius VII sloten toen een ‘concordaat’, een overeenkomst waarmee de Kerk in de
Franse gebieden weer meer ademruimte kreeg. Bisdommen werden opnieuw actief,
kerkklokken mochten weer luiden en priesterseminaries gingen weer open.* Maar
business as usual was het allerminst. De
Kerk was haar bevoorrechte positie uit
het ancien régime (de periode van de
middeleeuwen tot aan de Franse Revolu-
tie in 1789) kwijt, de seculiere staat had
de bovenhand.

Priester met een plan
In die precaire situatie wilde een pries-
ter uit Brussel een nieuwe religieuze
gemeenschap stichten in zijn kersverse
parochie in Lovendegem. Petrus Jozef
Triest was in 1786 tot priester gewijd
en was gevormd door de moeilijke ja-
ren onder het Franse bewind. Hij zag
armoede als de grondoorzaak van veel
problemen en was gemotiveerd om daar

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

Portret van de Gentse
bisschop Etienne Fallot
de Beaumont, door
Pierre Van Huffel, 1807.

De rechterhand van de
bisschop rust op het
manuscript van de eerste
Regel van de congregatie.

(Collectie Bisdom Gent)



iets aan te doen. In zijn vorige parochie, in het stadje Ronse, had hij al geprobeerd
om een gemeenschap van vrome vrouwen te stichten die armenonderwijs kon ver-
strekken, maar daar was hij toen niet in geslaagd.®

Nadat hij door de nieuwe Gentse bisschop, Etienne Fallot de Beaumont, was be-
noemd tot parochiepriester van Lovendegem en zich er op 26 maart 1803 officieel
had geinstalleerd, zette de toen 43-jarige Triest zich ook daar in om de armoede te
bestrijden. In zijn zondagse preken fulmineerde Triest tegen het zedenverval in het
dorp en riep hij op tot vroomheid onder zijn parochianen, vooral kleine boeren en
textielwerkers. Door een religieuze gemeenschap op te richten, wilde hij hun daarbij
de nodige ondersteuning geven.

De gemeenschap was een van de weinige congregaties die in deze jaren ontstond.
Ze vervulde een pioniersrol in de heropleving van het kloosterleven na de Franse
Revolutie. Petrus Jozef Triest zou tot aan zijn dood in 1836 de sleutelfiguur blijven
in de nieuwe stichting.®

Voor Triest hing een sterk geloof samen met concrete liefdadigheidsacties. Hij deed
dat vanuit het idee van de caritas, waarbij de mens door te zorgen voor noodlij-
denden zijn liefde voor God toont en dichter bij de religieuze volmaaktheid komt.
Die onvermoeibare liefdadigheid moest bovendien een dam opwerpen tegen moreel
verval en zo de plaats van het geloof in de samenleving veiligstellen.” Die idee staat
nog altijd centraal bij de ZLJM, voor wie Deus caritas est (God is liefde) de belang-
rijkste zendingsboodschap is.

Spiritueel ondernemer: Petrus Jozef Triest

Petrus Jozef Triest werd op 31 augustus 1760 geboren in een familie van gegoede
Brusselse ambachtslui. Na zijn studies aan de universiteit van Leuven trok hij naar
het grootseminarie van Mechelen. Hij was niet de enige Triest die voor de Kerk
koos. Meerdere van zijn broers werden ook priester.

In 1786 werd Triest gewijd. In zijn eerste priesterjaren bediende hij als onderpastoor
parochies in Mechelen en omgeving, waar hij zich engageerde voor het armenon-
derwijs en de ziekenverpleging. Dat laatste bekocht hij bijna met zijn leven toen hij
zelf ziek werd tijdens een tyfusepidemie.

Triest zette zijn eerste stappen als priester in een moeilijke tijd. Het revolutionaire
Franse bewind in de Zuidelijke Nederlanden zorgde — vooral in de periode tussen
1794 en 1801 — voor een antiklerikaal klimaat. De gevolgen daarvan ondervond
Triest vooral toen hij in 1797 pastoor werd in Ronse. Omdat hij weigerde trouw te
zweren aan de Franse Republiek, leefde hij ondergedoken. Pas na het concordaat
(1801) kon hij zijn ambt openlijk uitoefenen.

In 1803 plaatste het bisdom hem over naar Lovendegem, waar hij de Zusters van Lief-
de stichtte. Twee jaar later trok hij met de Zusters naar Gent. Samen speelden ze er
een sleutelrol in de stedelijke zorginstellingen. Triest bleef voortdurend op zoek naar
nieuwe antwoorden op sociale noden. In 1807 stichtte hij de Broeders van Liefde, die
zich specialiseerden in de geestelijke gezondheidszorg voor mannen, in 1823 richt-
te hij de Broeders van Sint-Jan de Deo op voor de thuisverpleging van zieken. Aan

Hoofdstuk 1.1

het einde van zijn leven richtte hij nog
een nieuwe congregatie op, de Zusters
Kindsheid Jesu. Bovendien was Triest
nauw betrokken bij andere vormen van
katholieke liefdadigheid. Zo stichtte hij
in 1806 de Sociéte de Charité maternel-
le, een liefdadigheidsorganisatie voor
welgestelde lekenvrouwen die arme
vrouwen hielp tijdens en na hun zwan-
gerschap.

Als overste van drie congregaties leidde
Triest een actief leven. Hij was voortdu-
rend bezig met de organisatie van zijn
religieuzen, met nieuwe stichtingen
en met het onderhandelen met lokale
overheden. Vanaf 1815 behoorden de
Zuidelijke Nederlanden niet meer tot
het Franse Rijk, maar tot het Verenigd
Koninkrijk der Nederlanden. Ook die
staat voerde een antikerkelijke politiek,
waardoor Triest zijn congregaties nog
steeds moest verdedigen tegen over-
heidsbeperkingen. Met succes: toen
Belgié in 1830 onafhankelijk werd, had-
den zijn congregaties zich al verankerd
in het zorg- en onderwijslandschap.

In juni 1836 werd de 75-jarige kanunnik
onwel tijdens een wandeling in de tuin
van het klooster van Terhagen in Gent.
Hij stierf er op 24 juni.®

Triest plaatste zich met zijn focus op caritas op de lijn van zijn grote spirituele voor-
beeld, Sint-Vincentius a Paulo. Die 17de-eeuwse Franse heilige was uitgegroeid tot een
toonbeeld van actieve christelijke liefdadigheid voor de armen en de zieken. In 1633 had
hij samen met Louise de Marillac de Filles de la Charité opgericht, een gemeenschap van
religieuze vrouwen die in de armen- en ziekenzorg werkten. Triest was niet de enige
die geinspireerd was door Sint-Vincentius. Al vanaf de tweede helft van de 17de eeuw
ontstonden er in de Zuidelijke Nederlanden religieuze gemeenschappen van vrouwen
die op een soortgelijke manier actief waren in de zorg of het onderwijs. In de universi-
teitsstad Leuven vormde zich aan het einde van de 18de eeuw een groep priesters die
in vincentiaans geinspireerde religieuze gemeenschappen voor vrouwen een oplossing
zagen voor de zorg- en onderwijsproblematiek in hun parochies. Hoewel Triest geen
deel uitmaakte van die groep, was hij vermoedelijk bekend met hun ideeén.®

Dat Sint-Vincentius een grote inspiratiebron was voor veel congregaties, had zowel

spirituele als praktische redenen. De monastieke of contemplatieve religieuze ordes
hadden zwaar geleden onder het Franse bewind. Ook na het concordaat van 1801

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

Portret van Petrus Jozef
Triest door Charles Picqué,
1834.



bleven strikt contemplatieve stichtin-
gen ongewenst. ‘Hospitaalcongregaties’,
religieuze gemeenschappen met een
‘nuttig’, sociaal doel, werden meer geto-

Pagina van het eerste
1 IVE ]EJT rr profesgeboekth 1804 met

de handtekeningen van

de allereerste zusters. Drie

van hen tekenden met
. 3 ) 4 3 P .
lereerd en kregen vanaf 1809 een offici- f‘,?’ et den Sedl f‘f//, //W’r ) LRI ii:gerii?ceh?lr::st ze niet
eel statuut. Ze vulden immers de leemte A i y " f ven.
o . .F, AN MEBIEGE oA AT (e bt
op die in de gezondheids- en armenzorg 5 e £ . .’; e A P
L R FRPry S N

was ontstaan door het afschaffen van S N F;
bestaande kerkelijke voorzieningen.™

o r.'r e

] _r!..’-‘i""" Poleay Ly @on s e Jo PR ﬁ"“"‘
2 = i ({:l fBid v -u 'gu-u ey t’/i'r/fnf f {? ) -
E ¥

Bl -k e =

v At
In Lovendegem had Triest al snel suc- O T b B L, T PR, 4__-7_..-',&2;.;',_ o panred
ces. Hij maakte de lokale Armenkamer 3% el it toer f el AELR ’
enthousiast voor zijn ideeén en kreeg S £ g‘ Grsdin: Blevatiic L oesrt
. H o i ¥
van hen het geld om een huis te huren A e 0 i B porosos—gi el iert oy
aan de Noense Wegel. Hij overtuigde | 7 5‘:”;:‘};; *ff 5 a,rg?;-; :’ j' ‘.' et ot fod = o R
enkele vrouwen uit de omgeving om er i latca Lhereea S OEl (AN N GO Teds cene Aoy
hun intrek te nemen. Zijn eerste ‘help- I.;i',“ ‘::_,-j. Y ne Deii Clorth st PET N i
. e . P oAl et
De Heilige Vincentius  ster” was Maria Lammens, een 31-jarige, nauwelijks geletterde vrouw die in de lente S 3 o & e ; :
. B # - ¥ R AN | # A PN
Cijoor Eduard V;/a“aysy van 1803 besloot om de priester te volgen. In de maanden daarna kreeg ze het gezel- . e
19de eeuw. Rechts van . . . . . : Ea 0B s e, Edr il sy
: . schap van twee andere vrouwen: Catherina Wieme uit Lovendegem, die door Triest 5 / S L i e,
Vincentius staan enkele . - . . o B HFES v i ,.-J, Huy e Rl TR, P oy
dochters van Liefde. ~ overtuigd geraakte tijdens zijn catechismuslessen voor volwassenen, en de 45-jarige (’/ n-]'- oit .JW / R s -:!V Sty (; - VST E AL S
Maria-Anna Convent uit Mechelen.” : sedore™. > ; '
L T % --""J'__J_,p-fp B i #1"‘/ b
ol ,/;F:?
De vrouwen leefden in een huis met weinig faciliteiten en hadden nauwelijks geld K- e ol el e A A o g
om in hun onderhoud te voorzien. Ze begonnen met een gratis dorpsschooltje, s P e
! A Ctteill Ot o) Aﬁfz/xA/
hoewel dat niet vanzelfsprekend was. De eerste zusters waren zelf nauwelijks ge-

schoold. Ook toen hun aantal kort daarna toenam, was de helft nog analfabeet. Het i’

(.z(

e e ﬂﬂ‘ t/‘/f:xfz( _f,)z.rrﬂ 4
Doodsprentje van zuster Fisge ool e _.
Maria Lammens, de eerste R — = FE P

e T ; i A
zuster van Liefde, 1842. ‘% MAEHT EURE EuinEn Tor n"-j e Sl f P AT {ir, i e !
¥ P e A ,:’{1;-_.-(-- e :/5/* 4

£ ‘ =
| /8. . '

—

= {/1'. e R SR

\.

DIDT YOOR DE IOEL
vaim
E' MARIA LAMMENS,

Gecbaren be Lavendeprm den | Jancwrr 1772,
aawilesden te Deatos ‘Lamealeslina der S
e van Liefde, des 1 Maorie 1801

—— i —

Iy mwi 'rr Vicuszmn of trecde Thenits,
wm det Lewtals overklyvimds Zmber, vin dis
v, el de wolls des serer ooiw. oo
Kaisvwds Temn, sy Comprogatio heefl e

WVorig 1sl den hoaguen anderdom (e,
I. egeadamde Lare peldarige geeviclyhe
el SPPRGIFN LET RS RS RAEEL . WY
.ﬁe.w v bsiwa Regier, wrylrh
1 Mawa sa wois smpain
| HMIII yue u-m.- SR WY WU, T G
| BT MY ESGTT BT,
En gy, fasers, hare beminde bweekelin-
i v daakaron Tablss 'm b
A S

’

ii

doel van het schooltje was echter vooral het geloof te versterken. Triest gaf zelf les
in de catechismus, terwijl de vrouwen dienstdeden als opzichters en de kinderen
onderrichtten in praktische vaardigheden zoals naaien en in lezen en schrijven, voor

TLERTRAY KITHEEE LUk WS AW VI OF AVIRANAaLLG

I
P SRR A A0 1 ||

IE WIS Goh EFOCHT AL% IK I3 BINALEWENEID Wis, [ §E8

| Soma e pemmesemvn wrv ' e s | zover ze dat zelf konden.™
e sl s savcibeoe. ot M g | tww womlrsbden v bewsen, wn eoghilibmils |-
- |t e et 2 2 ST -
i tieren Jesun Worawign | ° . . .
l""“ Sl -5 Ondanks de beperkte middelen groeide de onderneming, met dank aan het goede

netwerk van Triest. Caroline-Francoise-Joseph Limnander, telg van een rijke Gentse
familie met een buitenverblijf in Lovendegem, raakte onder de indruk van het werk
van Triest en zijn zusters. Om hen te steunen, voorzag ze hen van een nieuwe woning.

Weamald, dralikory van da W7 J, Poelmas-15y Paps,

Hoofdstuk 1.1 Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)



Portret van twee zusters
in Gent, ca. 1860. Rechts
zit zuster Isabella Claeys,
links haar zus. Isabella
Claeys is de enige van de
zes stichteressen van de
congregatie waarvan een
foto bestaat.

Ze kocht het huis op Appensvoorde, een
ruime tweewoonst met vijf kamers, en
liet de zusters er gratis in verblijven.”
Om een beetje geld te verdienen, spin-
den de vrouwen, net zoals zovelen in het
dorp, tijdens hun vrije uren vlas. Omdat
dat weinig opbracht, vroeg Triest hulp
aan de lokale handelaar Francis De
Mayere om hun opbrengsten te verbete-
ren. Het was het begin van een levenslan-
ge vriendschap met de handelaar, die la-
ter als Triests secretaris nauw betrokken
was in veel van diens ondernemingen.'

De nieuwe infrastructuur op Appens-
voorde zette Triest ertoe aan om de nog
informele leefgemeenschap van vrome
vrouwen een permanent karakter te ge-
ven. Op zijn vraag keurde de Gentse bis-
schop op 4 november 1803 de stichting
goed van de ‘Dochters van Liefde van Onze-Lieve-Vrouw ter Engelen’. Ze waren daar-
mee een van de eerste nieuwe stichtingen volgens het canonieke recht sinds de Franse
opheffing van de kloosters. Diezelfde dag namen de drie vrouwen hun intrek in hun
nieuwe thuis op Appensvoorde om er aan hun vorming tot volwaardige zusters te be-
ginnen. De stichtingsdatum van de congregatie, 4 november, is overigens geen toeval.
Het is de feestdag van de heilige Carolus Borromeus, een 16de-eeuwse kerkvernieuwer
die Triest bewonderde. Borromeus’ inzet voor de zieken en armen van zijn thuisstad
Milaan was symbolisch voor het type gemeenschap dat Triest voor ogen had.’™

Acht maanden later, op 2 juli 1804, legden de eerste zusters hun kloostergeloften af.
Ondertussen waren ze al met zes: terwijl Catharina Wieme de gemeenschap had verla-
ten, voelden andere vrouwen zich net aangetrokken tot de jonge congregatie. Jacoba-
Theresia Claeys uit Lovendegem en haar verwante Isabella Claeys hadden zich bij de
kleine gemeenschap aangesloten, net zoals Joanna-Theresia de Maertelaer en Maria-
Theresia Van der Gauwen. Bij hun professie beloofden de zes vrouwen ‘aen God
Suiverheijd, aen mijne Overste Gehoorsaemheijd en gewillige Aermoede’, de drie geloftes die
kloosterlingen al eeuwenlang aflegden.’

Wittebroodsweken
Het huis op Appensvoorde werd al in de loop van 1804 te klein. Opnieuw kreeg
de jonge Lovendegemse congregatie een onderkomen geschonken door juffrouw
Limnander. In de gebouwen rondom een boerenerf aan de Molendreef, waarvan de
meeste zo bouwvallig dat ze ‘waeren gelyk verkens kotten’, bouwde de gemeenschap
een volwaardig klooster uit."”

De kersverse zusters toonden bij hun professie al aan dat ze als congregatie ook een
actieve, wereldse rol wilden spelen en in de lijn van Sint-Vincentius a Paulo stonden. Ze

Hoofdstuk 1.1

deden dat door les te geven aan de dorps-
kinderen en door wezen op te vangen. In
augustus 1804 volgde een belangrijke uit-
breiding van hun apostolaat naar het zor-
gen voor ouderen en zieken. Tijdens het
opdragen van een mis zou Triest hierover
een ‘visie’ hebben gekregen.'®

Terwijl haar activiteiten uitbreidden, kre-
gen ook de spirituele en organisatorische
fundamenten van de piepjonge congre-
gatie vorm. Omdat hun kleine klooster
geen eigen kapel had, volgden de zusters
aanvankelijk de mis in de parochiekerk.
Een habijt droegen ze niet, enkel een
eenvoudige zwarte rok en een zwart jak. Pas op 21 maart 1805 begonnen ze een herken-
baar, zwart habijt te dragen. Triest liet zich daarvoor inspireren door de Benedictijnen-
orde. De stichter daarvan en de patroonheilige van alle monniken, Sint-Benedictus,
werd niet toevallig net op die dag gevierd.®

De eerste drie zusters hadden weinig vorming genoten. Voor ze intraden in het huis
op Appensvoorde had Triest daarom met hen een retraite van negen dagen gehouden
in het kasteel van juffrouw Limnander. Tijdens die dagen leerden ze de belangrijkste
gebeden en polste de priester naar hun motivatie. Ook daarna bezocht Triest hen
regelmatig om hun vorming bij te spijkeren. Zijn inspiratie daarvoor haalde hij voor-
namelijk uit oudere voorbeelden van het kloosterleven en uit passages uit de Bijbel,
de catechismus of spirituele teksten zoals De imitatio Christi van Thomas a Kempis.®

Triest was niet de enige die de vrouwen spirituele bagage gaf. De Lovendegemse
koster leerde hun psalmen en koorzang. Triest vroeg bovendien steun aan Joannes-
Benedictus de Clerck, een priester die in 1792 de congregatie Dochters van Maria
had opgericht. In het najaar van 1803 stuurde De Clerck Carolina Janssens, een er-
varen religieuze uit zijn gemeenschap, naar Appensvoorde. Met wisselend succes
probeerde ze de nieuwe zusters essenti€le elementen uit het kloosterleven bij te
brengen, zoals het klein officie van Maria, een gebedenreeks die in veel actieve zus-
tercongregaties gebruikt werd.?

Janssens keerde in de loop van 1804 terug naar haar eigen congregatie. Een nieuwe
zuster vulde de leemte die ze achterliet. Toen Maria-Theresia Van der Gauwen zich
in het voorjaar van 1804 in Lovendegem voor het eerst aanbood als novice, stuurde
Jacoba Claeys haar weg. Van der Gauwen kon immers niet spinnen, wat belangrijk
was om in het levensonderhoud van de congregatie te voorzien. Na tussenkomst van
Triest mocht ze toch aan haar noviciaat beginnen.?

Wellicht zag Triest potentieel in de toen 33-jarige Van der Gauwen, die geschoold
was en meer religieuze ervaring had dan haar medezusters. Op haar 21ste was ze al
eens ingetreden in de Cisterciénzerinnenabdij van Maagdendale, bij Oudenaarde.
Daar moest ze haar noviciaat stopzetten als gevolg van de Franse antikerkelijke

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

Het huis van Caroline
Limnander aan de Brugse
vaart in Lovendegem.



Portret van Moeder
Placida Van der Gauwen
door Charles Picqué, 1837.

maatregelen. Haar eerdere kloosterervaring was waarschijnlijk de reden dat ze bij
de professie van de eerste zes zusters als enige een kloosternaam nam, Placida. Op
2 juli 1804, slechts enkele weken na haar intrede, kozen de anderen haar unaniem als
eerste vrouwelijke overste.? Onder leiding van de tandem Moeder Placida en Triest
kreeg de congregatie vaste vorm.

Bescheiden maar belangrijk:
Moeder Placida Van der Gauwen

Maria-Theresia Van der Gauwen was een sleutelfiguur in de groei van de ZLIM.
Ze werd geboren in 1769 als dochter van rijke boeren in Etikhove, vlak bij Ronse.
Twee van haar broers waren priester, en ook de jonge Maria-Theresia koos voor
God. Haar leven bij de Cisterciénzerinnen van de abdij van Maagdendale, nabij
Oudenaarde, kwam echter vroegtijdig ten einde toen het Franse bewind de kloos-
ters ophief.

Meer dan tien jaar lang verbleef Maria-
Theresia opnieuw bij haar ouders. Toen
ze vernam dat Petrus Jozef Triest een
nieuwe religieuze gemeenschap had
opgericht, besloot ze weer voor een le-
ven als religieuze te kiezen. Triest was
geen onbekende voor haar. Toen hij
priester was in Ronse, kwam hij regel-
matig in Etikhove. Hij was ook bevriend
met een broer van Maria-Theresia en
leidde in 1801 de kerkelijke begrafenis
van haar grootoom.

Al kort na haar intrede in 1804 werd ze
als zuster Placida verkozen tot eerste
vrouwelijke overste. Dat bleef ze veertig
jaar lang, tot haar overlijden door ziekte
en ouderdom op 28 september 1844.24

Hoofdstuk 1.1

— Van Lovendegem naar Gent

De Franse controle op de Kerk bleef strikt. In 1804 had een decreet elke vorm van
vereniging zonder keizerlijke machtiging verboden. De Zusters waren bedreigd in
hun prille bestaan. Triest probeerde daarop ‘zijn” Zusters onder te brengen bij de
Franse Filles de la Charité, de congregatie van zijn grote voorbeeld Sint-Vincentius.
Die waren actief in de zorg en waren daarom als een van de weinige religieuze
congregaties keizerlijk erkend. Hij vroeg de Filles de la Charité om hun leefregel te
mogen volgen. Elke religieuze orde of congregatie beschikt over dergelijke regel,
waarin haar levenswijze en doel zijn vastgelegd. Triests pogingen waren tevergeefs.
De stichter van de Filles de la Charité had hun verboden om hun regel te delen met
andere gemeenschappen. Bovendien had de Parijse congregatie vermoedelijk geen
zin om het kleine groepje landelijke zusters aan te nemen.?

De weigering was een teleurstelling, maar zette Triest tegelijk aan om voort te
bouwen aan een eigen identiteit voor de congregatie. In 1805 maakte hij een beslis-
sende keuze. Zijn goede relaties met de geestelijke en politieke bestuurders van de
regio speelden daarbij een belangrijke rol. Bisschop Fallot de Beaumont had Triest
ondersteund in de oprichting van de jonge gemeenschap. Ook de prefect van het
departement, Faipoult, was zeer te spreken over de congregatie. Beide mannen wa-
ren trouw aan Napoleon, maar beseften dat de mobilisatiekracht van de Kerk een
belangrijke meerwaarde kon bieden in de postrevolutionaire jaren.?®

In het onderwijs en vooral in de zorg had de revolutionaire kaalslag van kerkelijke in-
stellingen een grote leemte achtergelaten. Vooral de stad Gent, op een tweetal uur te
voet van Lovendegem, was een zorgenkind. De gezondheidszorg in de groeiende, in-
dustrialiserende stad was in crisis. Bisschop Fallot de Beaumont en het stadsbestuur
maakten plannen om die bres te dichten. Aanvankelijk wilde de stad een werkhuis
voor gezonde bedelaars oprichten, zodat die zich konden bezighouden met ‘nuttig’
werk. Maar al snel bleek dat het aantal invalide bedelaars en andere ‘ongeneeslijk
zieken’ een veel groter probleem was.
Veel van de bedelaars waren op leeftijd,
chronisch ziek of hadden een handicap.
Stadsziekenhuis de Bijloke was te klein
om ook voor hen te zorgen. Er moest
een ‘hospice voor ongeneeslijken’ ko-
men om hen in onder te brengen.?’

Om zo’n instelling te runnen, dachten
de Gentse beleidsmakers aan de Zus-
ters van Liefde. Na 1801 waren sommi-
ge oude kloosterordes en congregaties
in Gent wel opnieuw actief geworden,
maar zij hadden het vermoedelijk te
druk met zich te herorganiseren of had-
den hun handen al vol met hun werk
in de zorg. Daartegenover stond de
Lovendegemse stichting: klein, maar

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

Aquarel van de abdij
Terhagen door Jan Joseph
Wynants, 1820 - 1823.
(Archief Gent)







Het einde van de 19de eeuw en de eerste helft van de 20ste eeuw waren voor de
Zusters van Liefde van Jezus en Maria een periode van ongekende groei. Bij de dood
van Petrus Jozef Triest in 1836 waren er 177 zusters, in 1888 telde de congregatie
er 662. De kaap van 1000 zusters werd in 1903 gerond, in 1945 waren er ongeveer
2060.! De congregatie surfte mee op een grote golf van roepingen, die ook bij veel
andere congregaties voor groei zorgde.? Daardoor was er voldoende vrouwkracht en
organisatorisch talent beschikbaar voor de uitbreiding van de apostolische activitei-
ten. Dat gebeurde binnen bestaande gemeenschappen, maar ook door het oprichten
van nieuwe kloosters en apostolaatswerken. Binnen Belgi€, maar voor het eerst ook
daarbuiten. Tegelijkertijd met die geografische expansie identificeerden de Zusters
ook nieuwe noden en werkvelden.

In dit hoofdstuk bekijken we de groei van de congregatie tot aan de Tweede Wereld-
oorlog. Op vraag van lokale clerici verruimde de congregatie haar werkveld naar Groot-
Brittannié en Nederland, waar ze actief was in het onderwijs, de zorg en de psychiatrie.

Het zwaartepunt van de geografische expansie bevond zich echter buiten Europa.
Zoals veel andere Europese religieuze gemeenschappen bouwde de congregatie van-
af het einde van de 19de eeuw haar aanwezigheid uit in gebieden in Afrika en Azi¢
die door Europeanen gekoloniseerd waren. De ZLJM stichtten een reeks huizen in
de Onafhankelijke Congostaat (ook bekend als Kongo-Vrijstaat, de kolonie van de
Belgische koning Leopold II), in Brits-Indi€¢ (in gebieden die vandaag tot India en
Pakistan behoren) en in Brits-Ceylon (het huidige Sri Lanka).

De blik van de Zusters op de koloniale wereld rond hun missiehuizen beinvloedde de
manier waarop ze hun apostolaat invulden. Hun doel in de missiegebieden was om
‘beschaving’ te brengen door christelijke gemeenschappen uit te bouwen en te onder-

Evolutie van het aantal Zusters van Liefde tussen 1888 en 1945

2100

1800

1500

1200

900

600

1888

1890

1892

1894

1896

1898

o o N © @ o IN] A © @ o o N © @ ] o N

6 o o © o 2 o X v O J { A& & & P @B oM oM™ oM ¥ ¥ X

2 2 2 2 @ 2 2 2 8 2 9 9 9 @ @ @ @ @ @ @ @ @
Hoofdstuk 1.2

steunen. Via onderwijs probeerden de ZLJM de bevolking kennis te laten maken met
het katholieke geloof. Tegelijkertijd wilden de Zusters bijdragen aan de verbetering
van de levensomstandigheden van die nieuwe of potentiéle christenen door zorg en
onderwijs aan te bieden. Ze richtten zich daarbij vaak specifiek op vrouwen en hun
rol in het gezin. Dat missiewerk gebeurde in samenwerking met een reeks mannelijke
missieordes en -congregaties uit Belgié. Meestal waren die al ter plekke en zochten ze
zusters om meisjesscholen, internaten, weeshuizen en hospitalen te runnen.

Het koloniale wereldbeeld beinvloedde ook het zelfbeeld van de congregatie. Dat
zou leiden tot belangrijke discussies over wie er Zuster van Liefde kon worden, want
ook in de missiegebieden waren er vrouwen die zich aangetrokken voelden tot het
religieuze leven. Dat vrouwen van buiten Europa volwaardig lid zouden worden, was
voor de Tweede Wereldoorlog echter ondenkbaar. Om die reden werd het statuut
van ‘Oblaatzuster’ in het leven geroepen.

In Belgi¢ kwamen er tussen 1888 en 1945 een 25-tal huizen van de Zusters van Liefde
bij, vooral buiten Oost- en West-Vlaanderen. Hun apostolaat legde zich sterk toe
op meisjesonderwijs, ook na de lagere school. Ook de activiteiten in de zorg wer-
den verder uitgebouwd, met belangrijke stichtingen in de psychiatrie. In alle hui-
zen zette zich tijdens de eerste helft van de 20ste eeuw een professionalisering van
het apostolaatswerk door. Er kwam een steeds ruimer aanbod van gespecialiseerde
zorg- en onderwijsvormen, waarvoor de zusters ook alsmaar beter opgeleid waren
en waarbij steeds meer leken ingezet werden. De grote groei had gevolgen voor het
bestuur van de congregatie en het dagelijkse leven van de zusters. Beide moesten
zich aan de nieuwe situatie aanpassen. De ZLJM hadden een tijdlang als een kleine
diocesane congregatie gefunctioneerd, wat ze naar canoniek recht nooit geweest
waren. Nu waren ze het ook niet meer in de praktijk. Met de aanpassingen die dat
aan het bestuur en de statuten vroeg, openen we dit hoofdstuk.

De groeiende congregatie besturen

De vier mannelijke en vijf vrouwelijke algemene oversten die tussen 1888 en 1945 aan
het roer van de congregatie stonden, hadden in deze periode van ongekende groei
hun handen vol. De Constituties werden meermaals aangepast, voornamelijk onder
invloed van nieuwe richtlijnen en bepalingen vanuit Rome. Die wijzigingen stelden
de ZLJM ook in staat in te spelen op de veranderende realiteit.

— De mannelijke algemeen oversten:
aanspreekpunt voor de buitenwereld

Tijdens het laatste kwart van de 19de eeuw nam een nieuw duo het roer van de
congregatie over. Het Algemeen Kapittel stelde in 1873 zuster Gervasia (Sophie Van
Wassenhove) aan als vrouwelijke algemene overste. In 1874 kreeg ze Jan Janssens
naast zich als mannelijke algemeen overste. Onder Janssens en Gervasia sloeg de
congregatie resoluut een nieuwe richting in. De prominente sociale achtergrond en
ruime ervaring van beiden (zie 1.1) kwamen daarbij goed van pas.

Wereldwijde expansie (1888-1945)



Eugeen Van Rechem
in Brazilié, voor zijn
aanstelling als
algemeen overste van
de congregatie, 1901.

62

Toen Janssens in 1889 overleed, werd hij opgevolgd door Vital Roelandts. Die had er-
varing als parochiepriester, aalmoezenier van meerdere instellingen en studiedirec-
teur van het grootseminarie van Gent. Hij was zelfs even in de running geweest om
bisschop van Gent te worden.? In tegenstelling tot zijn voorgangers kende Roelandts
bij zijn benoeming de Zusters van Liefde nog niet goed. Met zijn brede pastorale er-
varing richtte hij zich op het voortzetten van wat Janssens had opgestart: de uitbouw
van de congregatie in Groot-Brittannié en de eerste missie in Congo.

Toen Roelandts in 1903 vertrok om deken van Aalst te worden, benoemde de bis-
schop van Gent Eugeen Van Rechem als nieuwe algemeen overste. Hij had ervaring
als onderpastoor, godsdienstleraar in een rijksmiddelbareschool en directeur van
het grootseminarie van Gent, maar ook ervaring met vrouwelijke religieuzen als
visitator van de vrouwenkloosters uit het Gentse bisdom en als algemeen overste
van de Dames van het Christelijk Onderwijs. Van Rechem zou maar liefst 40 jaar
lang de congregatie schijnbaar onvermoeibaar leiden, tot aan zijn dood op 85-jarige
leeftijd. Tijdens zijn generalaat steeg het aantal zusters van 1004 in 1903 tot 2051
in 1943. Mee dankzij die groei ontpopte Van Rechem zich als een bijzonder onder-
nemende stichter van nieuwe kloosters en apostolaatswerken. Onder zijn leiding
begonnen de ZLJM 50 nieuwe bijhuizen, waarvan 24 in Belgié, 14 in Congo, 4 in
Groot-Brittannié, 4 in Ceylon, 2 in Nederland en 2 in Brits-Indi€. Bij de dood van Van
Rechem in 1943 waren er 79 bijhuizen verspreid over 3 continenten.®

‘Eerwaarde Vader, alles lukt toch wat gij onderneemt’s

‘Hij heeft een sterk temperament dat ten dienste staat van een wilskrachtige ziel.
Deze zwijger, geboren voor het werk, voedt zich liefst met klare en bondige direc-
tieven’, schreven de Zusters over Van Rechem na zijn dood.”

Hoofdstuk 1.2

Ook in deze periode bleef de mannelijke overste de congregatie leiden. Hij stond bo-
ven de vrouwelijke algemene overste en was de eindverantwoordelijke van de aposto-
laatswerken. Hij besliste om nieuwe werken in binnen- of buitenland al dan niet te
aanvaarden, nam juridische en financiéle beslissingen, correspondeerde en onder-
handelde met lokale overheden en instellingen, kocht eigendommen, liet gebou-
wen optrekken, enzoverder. Bovendien bleef hij verantwoordelijk voor de functie-
verdeling onder de zusters en voor hun gemeenschaps- en spirituele leven.

De macht van de oversten was niet absoluut. Ze waren zelf gebonden aan de in-
structies van de Heilige Stoel en van de bisschop van Gent. Met die laatste liep de
samenwerking niet altijd vlot. Hoewel Pius X in 1913 Van Rechem tot hulpbisschop
van Gent benoemde, boterde het bijvoorbeeld totaal niet tussen Van Rechem en de
Gentse bisschop Antoon Stillemans. Daardoor had Van Rechem nauwelijks inspraak
in het diocesaan bestuur.® Het lijkt erop dat de verhouding met de opvolger van
Stillemans, bisschop Seghers, beter was.

In 1943 werd Van Rechem opgevolgd door Felix Blaton, de zesde en laatste manne-
lijke algemeen overste (zie 1.3).

— De vrouwelijke algemene oversten:
minder zichtbaar, onverminderd machtig

Minstens even belangrijk voor het functioneren van de congregatie was de inbreng
van de vrouwelijke algemene oversten. Ze werkten nauw samen met de mannelijke
oversten en binnen de kloostermuren waren zij machtige figuren.

Janssens vormde een tandem met Moeder Gervasia. Vital Roelandts werkte met
haar samen en met haar twee opvolgsters. Moeder Marie de la Croix (Clémentine
Van Driessche) werd in 1893 door het Algemeen Kapittel verkozen. Op het Kapittel
van 1899 verlengde de congregatie haar mandaat niet vanwege een ernstige ziekte.
Ze werd opgevolgd door Moeder Ghislaine (Rosalie Spillemaekers), die vervolgens
driemaal herkozen werd. Van Rechem werkte eerst met Moeder Ghislaine samen,
daarna met Moeder Bernardette (Clementia Van Reeth). Zij deed twee termijnen
als algemene overste, van 1920 tot 1932. Tijdens die periode was ze betrokken bij
de stichting van 22 nieuwe huizen. In 1932, op haar 79ste, vroeg ze om niet opnieuw
verkozen te worden.® Moeder Cesaire (Augusta Volckaert) bestuurde de congregatie
26 jaar lang, van 1932 tot 1958 (zie 1.3).

Wereldwijde expansie (1888-1945)



Een groep zusters op de
boot naar Congo, 1903.
In het midden staat
voormalig algemene
overste Marie de la Croix,
links van haar Moeder
Ghilaine Spillemaekers.

Zuster Marie de la Croix, zuster Ghislaine en zuster Bernardette

Clémentine Van Driessche kwam uit een burgerlijk gezin en ging samen met haar
twee zussen naar school in het pensionaat van de Zusters in Melsele. Alle drie de
meisjes traden daarna in bij de ZLIM, Clémentine als zuster Marie de la Croix. Ze
profeste in 1865. Voor ze in 1893 algemene overste werd, was ze twintig jaar lang
de eerste algemene econome van het moederhuis in Gent. Na haar mandaat als
vrouwelijke algemene overste, zorgde ze als overste van het klooster in Antwerpen
voor de afreis en opvang van missionarissen.

Rosalie Spillemaekers trad in 1866 in. Als zuster Ghislaine werkte ze 22 jaar in het in-
stituut voor ‘doofstommmen’ van de congregatie in Gent, daarna werd ze overste van
het Gentse Huis van Barmhartigheid, en later van het blinden- en doveninstituut in
Brussel. Ze werd beschreven als ‘goedlachs, actief en zeer onafhankelijk van aard'.
Ze was betrokken bij zes nieuwe stichtingen in Europa, en zeven daarbuiten.’®

Clementia Van Reeth werd geboren in 1853. Ze sprak haar geloften uit als zuster
Bernardette in 1876. Ze werkte eerst in de dovenschool van de congregatie in Gent.
In 1884 werd ze ‘zuster-vicares', de overste van het moederklooster in Gent, om
kort daarna verplaatst te worden naar de psychiatrische instelling van de Zusters in
Gent. In 1896 werd ze overste in Kortrijk en in 1900 van het gesticht in Bergen. Ze was
de zus van de bisschop van Galle (Ceylon), Jozef Van Reeth, waar de congregatie
nauw mee samenwerkte.”

Hoofdstuk 1.2

Hoeveel inbreng de vrouwelijke over-
sten precies hadden in het bestuur van
de congregatie en in het dagelijkse rei-
len en zeilen, is moeilijk in te schatten.
De uiteindelijke beslissing om bijvoor-
beeld een zuster een bepaalde functie te
geven of om ergens een nieuw klooster
te stichten, lag bij de mannelijke over-
ste. Maar op zijn minst was er regel-
matig overleg. Beide oversten hadden
immers door de regelmatige bezoeken
die ze aflegden een grondige kennis
opgebouwd van de situatie in de verschillende gemeenschappen en instellingen.
Maar over de details van hun samenwerking bieden de archieven zo goed als geen
informatie. We weten niet hoe de oversten met elkaar omgingen, of met de zusters.
Hier en daar biedt de bewaarde briefwisseling een beetje inzicht. Zo kregen zusters
die een nieuwe taak met meer verantwoordelijkheid op zich namen, advies en aan-
moedigingen van de vrouwelijke algemene overste.™

Hoe dan ook werd er steeds veel verwacht van de vrouwelijke algemene oversten.
Bisschop Stillemans zou in 1899 bij de verkiezing van Moeder Ghislaine gezegd heb-
ben dat de overste iemand moest zijn met ‘religieuze deugden, intelligentie, capaciteiten,
en een voldoende gezondheid om de vermoeidheid van de zware taak aan te kunnen’.
Dat laatste was wellicht een verwijzing naar de slechte gezondheid van haar voor-
gangster, Moeder Marie de la Croix.” De vrouwelijke algemene oversten werden ook
daadwerkelijk sterk op de proef gesteld. Zo ondernamen zowel Moeder Ghislaine als
Moeder Bernardette lange reizen naar de missies in Azié en Afrika.

Om er zeker van te zijn dat de vrouwelijke oversten hun zware taak aankonden, werd
er bij hun verkiezing niet over één nacht ijs gegaan. Vaak hadden ze al uitgebreid
hun sporen verdiend in de apostolaatswerken van de congregatie. Zo was Moeder
Ghislaine een autoriteit op het vlak van blinden- en vooral dovenonderwijs. Als di-
rectrice van de instituten van de congregatie in Gent en Brussel had ze een sterke in-
vloed op de methodiek die de zusters in het dovenonderwijs volgden (zie 3.3)." Toen
Moeder Cesaire in 1932 verkozen werd, had ze ervaring in het onderwijs dankzij haar
opleiding in Eeklo en haar positie als lerares in het pensionaat van Beerlegem. Boven-
dien was ze tussen 1928 en 1932 de plaatselijke overste van het Sacred Heart Convent
in Lahore (Pakistan, toen Brits-Indi€), het belangrijkste huis van de congregatie in de
Brits-Indische provincie Punjab. Haar ervaring in de missies was ongetwijfeld nuttig
bij haar taak als overste: de congregatie op weg zetten naar een nieuwe structuur die
rekening hield met haar wereldwijde verspreiding (zie 1.3).

De congregatie bereidde veelbelovende zusters bewust op bestuursfuncties voor
door hun veeleisende taken toe te vertrouwen. Zo was Moeder Marie de la Croix
eerst jarenlang algemene econome in het moederhuis in Gent. Zowel Moeder Ber-
nardette als Moeder Cesaire vervulden de functie van zuster-vicares, de overste
van het moederklooster in Gent. Dat was een bijzondere positie, aangezien beide
algemene oversten daar eveneens verbleven en de vicares de vrouwelijke algemene

Wereldwijde expansie (1888-1945)

Zuster Bernardette Van
Reeth, na haar mandaat
als algemene overste,
jaren 1930.



overste verving bij haar afwezigheid. Een benoeming in die rol gaf aan dat de over-
sten een zuster als bijzonder bekwaam en beloftevol zagen. Vaak volgden ook nog
mandaten als overste in belangrijke bijhuizen, zoals die van Gent, Kortrijk en Bergen
in het geval van Moeder Bernardette.”

De lokale oversten en directrices van de instellingen moesten eveneens over heel
wat kwaliteiten beschikken. In Belgi€ was hun situatie niet meer die van de pioniers-
periode van de 19de eeuw, maar elders in de wereld stonden ze opnieuw voor enorme
uitdagingen. Sowieso bleven ze echte managers die hun weg zochten in veranderende
regelgevingen, met beperkte financiéle middelen goochelden, hun zusters en hun le-
kenpersoneel aanstuurden en de verantwoordelijkheid droegen voor het welzijn van
honderden leerlingen en patiénten. Zusters aan het hoofd van nieuwe stichtingen
moesten heel wat hordes overwinnen en met wereldlijke en religieuze overheden on-
derhandelen, in een voor hen vreemde omgeving. Om dat alles tot een goed einde te
brengen, zochten ze kracht in hun spiritualiteit, die sterk naar voren kwam in hun
briefwisseling. Ze vroegen ook regelmatig raad aan beide algemene oversten.'

De oversten van de kloosters stonden er niet alleen voor. Van in de 19de eeuw werden
zij bijgestaan door raadgevers of ‘discreten’. Vooral in het moederklooster in Gent
was hun rol belangrijk. Daar werden ze ‘assistenten’ genoemd en bekleedden ze sleu-
telrollen in de leiding van de congregatie. Tot in 1928 bestond dat Gentse assisten-
tenteam uit de vicares, de algemene secretaresse, de novicemeesteres en de postu-
lantenmeesteres. Ze vergaderden met de algemene vrouwelijke overste over kwesties
zoals het goedkeuren van postulanten en novices of de stichting van nieuwe huizen.

Het sterk gecentraliseerde bestuur van de congregatie was minder gemakkelijk te
handhaven zodra de Zusters ook naar Afrika en Azié trokken. In 1928 voerden de ZLJM
daarom de nieuwe functie van ‘zuster-bezoekster’ in. Zij was de vervangster van de
algemene oversten in de gebieden buiten Europa. Ze bezocht jaarlijks ieder huis van
haar gebied, waar ze met alle zusters sprak en een inspectie van het klooster deed.
Nadien bracht ze daarvan verslag uit bij het bestuur in Gent. Daarnaast was er nog
een ‘wettelijke vertegenwoordigster’, die in de missies de rol van algemene econome
opnam. Uit briefwisseling tussen de zuster-bezoeksters in Congo en het algemeen be-
stuur blijkt dat de zuster-bezoeksters ter plaatse heel wat beslissingen namen.”

— Een nieuwe Regel

Een groeiende congregatie vroeg om aanpassingen aan de Constituties en Bijzon-
dere Regels, die een bepalende rol speelden in het dagelijks leven en handelen van
de Zusters. Vanaf de jaren 1890 paste de congregatie haar Regel daarom meermaals
aan. Daarbij veranderde de manier waarop de congregatie bestuurd werd en hoe de
verhoudingen tussen de zusters, de algemene oversten en de Gentse bisschop waren
vastgelegd. De aanpassingen in de jaren 1890 vonden plaats naar aanleiding van een
pauselijk decreet dat de religieuze congregaties verplichtte om recente bepalingen
van Rome, zoals het decreet uit 1890 dat een grotere persoonlijke gewetensvrijheid
van religieuzen ten opzichte van hun overste garandeerde, na te komen. In 1899
snoeide Rome dan weer in de rechten van bisschoppen ten opzichte van diocesane

Hoofdstuk 1.2

en niet-diocesane congregaties. Zo verbood de Heilige Stoel hun om in de opmaak
van de Constituties tussenbeide te komen.

Die wijzigingen waren welkom. Omdat de congregatie wereldwijd actief was, werd
haar gebondenheid aan het Gentse bisdom immers steeds minder vanzelfsprekend.
De Gentse bisschop zag zichzelf als ‘eerste overste’, met de mannelijke algemeen
overste als zijn afgevaardigde, en hij bemoeide zich herhaaldelijk met de Regel, het
bestuur en de activiteiten van de Zusters. De Gentse bisschoppen hadden bijvoor-
beeld wijzigingen aangebracht aan de viering van bepaalde feesten, aan de liturgie en
de gebeden, maar ook aan elementen van het dagelijkse leven en de interne discipline
(zie 2.3). Doordat de bisschop de aalmoezenier-directeurs van de congregatie-
instellingen benoemde, had hij ook via hen invloed.” De nieuwe richtlijnen deden de
interventies van de Gentse bisschop afnemen en beperkten de macht van de manne-
lijke overste en de directeurs. Ze vormden de eerste stap in een proces dat er na de
Tweede Wereldoorlog toe zou leiden dat de Zusters via hun Algemene Kapittels zelf
hun Regel konden herzien wanneer dat nodig was (zie 1.3).

In de wijziging van 1900 werden de Constituties teruggebracht tot 65 artikels, een
gevolg van een bepaling van Rome dat Constituties vooral kerkjuridische regelge-
ving moesten bevatten. De samenstelling van het Algemeen Kapittel werd eveneens
aangepast. Bovendien kwam er een regel die stelde dat een zuster niet naar de mis-
sies kon worden gezonden zonder daar zelf om verzocht te hebben.”

Caritas: nieuws van zusters in de wereld

In 1908 lanceerde de congregatie een eigen tijdschrift, Caritas. Aanvankelijk ver-
scheen dat alleen in het Frans, vanaf 1912 ook in het Nederlands, en vanaf 1969 in
het Engels. Algemene secretaresse zuster Edith De Blauwe startte het tijdschrift in
1908 en gaf de redactiefakkel in 1912 door aan zuster Magdala Bocklandt. Zij was de
hoofdredactrice tot aan haar overlijden in 1970.

Het tijdschrift bracht nieuws uit de zustergemeenschappen wereldwijd. Het speel-
de zo een belangrijke rol in het onderhouden van de band tussen zusters over de
continenten heen. De uitgebreide reisverslagen en fotoreportages die Caritas van-
af de jaren 1920 steeds vaker publiceer-
de, versterkten die rol nog. Daarnaast
bevatte het heel wat artikels over religi-
euze en spirituele onderwerpen.

Tot 1970 was het tijdschrift ook bestemd
voor lezers buiten de congregatie. On-
der de enkele duizenden abonnees wa-
ren veel oud-leerlingen van de pensio-
naten. In 1970 kreeg het blad de naam
Contact en in 1978 werd het Caritas
Contact, dat een Franse, Nederlandse
en Engelse editie had. Dat tijdschrift
werd enkel nog binnen de congregatie
verspreid.2°

Wereldwijde expansie (1888-1945)

Zuster de Magdala
Bocklandt in het
redactielokaal van het
congregatietijdschrift
Caritas, 1931.




De aanpassingen aan de Constituties die in de jaren 1920 gebeurden, waren veel
ingrijpender. In 1917 publiceerde de Heilige Stoel de Codex Iuris Canonici, waarin
het kerkelijk recht voor het eerst in eeuwen een update kreeg. De uitgebreide lijst
aan vernieuwingen in de Codex noopte heel wat congregaties tot het bijwerken van
hun Constituties. Vanaf 1921 bereidde de ZLJM een regelwijziging voor, die in au-
gustus 1922 door een buitengewoon Algemeen Kapittel goedgekeurd werd. In mei
1923 stuurde de congregatie de nieuwe Regel ter goedkeuring naar Rome. Vreemd
genoeg bleef de kist met de documenten drie jaar lang bij de douane in het station
Roma Termini staan! De secretaris van de Congregatie der Religieuzen liet immers
na hem daar af te halen. Dat werd niet meteen opgemerkt aangezien het sowieso
enkele jaren duurde voor Rome een nieuwe Regel goedkeurde. Uiteindelijk moest
de congregatie meerdere mensen in Rome inschakelen vooraleer de documenten
terecht kwamen.?

De Regel, die Rome dan in 1928 eindelijk goedkeurde, was veel gedetailleerder dan
de vorige versies. Het aantal artikels verdubbelde bijna, van 65 in 1900 naar 121. Op
voorstel van Van Rechem greep de nieuwe Regel sterk terug naar de Regel van 1816.
Hij bevatte opnieuw heel minutieuze omschrijvingen van allerlei concrete materiéle
en praktische elementen, zoals de organisatie van het postulaat, het noviciaat en het
kloosterleven (zie 2.3).22 Belangrijk was dat nieuwe zusters niet langer een vierde
gelofte moesten afleggen boven op de kloostergeloften van armoede, zuiverheid en
gehoorzaamheid. Die vierde gelofte - het verzorgen van armen, zieken en behoefti-
gen - was sinds 1816 een essentieel element in de identiteit van de congregatie. Waar-
om ze nu wegviel, is niet duidelijk. In de praktijk sloot het schrappen van de vierde
gelofte wel aan bij het verruimde apostolaat van de congregatie. De vele onderwijsac-
tiviteiten van de Zusters werden door de oude formulering bijvoorbeeld niet gedekt.z

De grootste veranderingen betroffen de bestuurlijke organisatie van de congregatie.
De nieuwe Constituties waren nodig om de groeiende, internationaal actieve or-
ganisatie van een goed uitgewerkte bestuurlijke basis te voorzien. Ze bevatten een
gedetailleerd draaiboek voor het organiseren van een Algemeen Kapittel, en meer
details over topfuncties zoals die van algemene econome. Ook vond er een zekere
‘democratisering’ plaats. De vier assistenten (zie hoger) die in Gent de vrouwelijke
algemene overste bijstonden, werden niet langer benoemd door de mannelijke en
vrouwelijke overste samen, maar werden, net zoals de vrouwelijke overste, verkozen
door het Algemeen Kapittel. De stem van die assistenten - later ‘raadszusters’ ge-
noemd - werd ook belangrijker en was niet langer alleen raadgevend. Ze verbleven
bij voorkeur in het moederhuis in Gent, maar twee van hen mochten nu ook elders
hun intrek nemen. Het reflecteerde eveneens de toenemende internationalisering
van de congregatie.?*

Een andere belangrijke nieuwigheid waren de ‘Speciale regels voor zusters-zende-
lingen’, zoals de missionarissen genoemd werden. Meer dan dertig jaar missionering
had de congregatie geleerd dat aanpassingen onvermijdelijk waren wat de regels
rond voeding, kledij of hygi€ne in de kolonies betrof. Dat gebeurde al in de praktijk,
maar de congregatie verankerde dat nu in de Regel. De zusters in Afrika en Azi€ leef-
den iets minder afgesloten van de buitenwereld dan hun medezusters in Europa. Ze
kregen bijvoorbeeld gemakkelijker toestemming om in een ander klooster te over-

Hoofdstuk 1.2

nachten en mochten vaker naar familie en vrienden schrijven.?* Bovendien bevatte
de Regel specifieke bepalingen voor Afrikaanse en Aziatische vrouwen die wensten
in te treden, de zogenaamde oblaatzusters (zie verder).

Opvallend genoeg verdween de bepaling rond gehoorzaamheid van de Zusters aan
de bisschop van Gent - artikel 2 in de Constituties van 1816 — uit de nieuwe Regel.
Volgens de nieuwe kerkjuridische codex was die gehoorzaamheid eigenlijk niet wettig
voor een pauselijk erkende congregatie.?® Met het afschaffen ervan kwam de legiti-
miteit van de functie van de mannelijke overste op losse schroeven te staan. Het was
immers de bisschop van Gent die hem benoemde. In augustus 1921 besloot het Alge-
meen Kapittel daarom om Rome opnieuw om goedkeuring van die bijzondere situatie
te vragen.?” De Congregatie der Religieuzen in Rome stond daar echter weigerachtig
tegenover, omdat die bestuursvorm niet conform was met het kerkelijk recht.

Over de kwestie volgde een uitgebreide briefwisseling tussen Gent en Rome, elk met
een ander standpunt. De Congregatie der Religieuzen, zo bleek uit een vertrouwelij-
ke nota, interpreteerde het kerkrecht strikt en was te vinden voor de afschaffing van
de functie.?® De Zusters zelf, met als spreekbuizen Moeder Bernardette en algemeen
overste Van Rechem, wilden de functie net behouden. Pater Vermeersch, de contact-
persoon van de ZLJM in Rome, koos hun kant: ‘Naast de algemene overste plaatst men
een intelligente, voorzichtige man, die alle kwaliteiten heeft van een man en capabel is om
als Overste de Moeder van alle kleine kantjes te besparen die 2o frequent voorkomen in de
vrouwelijke instituten en zo schadelijk zijn.” Vermeersch ging ervan uit dat een vrouwen-
congregatie de steun van een mannelijke priester nodig had, zeker voor haar veelvul-
dige contacten met de buitenwereld. De congregatie haalde haar slag thuis. Toen paus
Pius XTI op 26 juni 1928 de nieuwe Constituties goedkeurde, bleef daarin de plaats en
rol van de mannelijke overste intact.?®

Expansie in Europa

Na de eeuwwisseling zette de congregatie sterk in op het verbeteren van de infra-
structuur van haar huizen en instellingen. Aan het begin van de 20ste eeuw kwamen
er in Belgié enkele nieuwe instellingen bij, maar veel nieuwe huizen werden er tot
aan de Eerste Wereldoorlog niet gesticht. Dat gebeurde wel in andere Europese lan-
den en in de missies.

— Naar Engeland

In 1888 zette de congregatie haar eerste stappen in de rest van de wereld. Engeland
kreeg de primeur. Vanaf het midden van de 19de eeuw probeerde de Engelse clerus
Franse en Belgische congregaties naar industriesteden als Manchester en Liverpool
te halen om te voorzien in zorg en onderwijs voor het katholieke deel van de grote
arbeidersklasse. Net als in Belgi€¢ moesten ze zo de sociale problemen helpen op-
lossen (zie 1.1).3° Die strategie werkte. In 1900 telden Engeland en Wales samen
zeshonderd actieve kloosters, meer dan een verdubbeling tegenover 1873. Het aantal
Rooms-katholieke zusters was verdrievoudigd.®

Wereldwijde expansie (1888-1945)



De eerste groep kinderen
opgevangen door de
Zusters van Liefde

in Hollymount, 1888.

Onderwijs in Hollymount
Ook de Zusters van Liefde werden aangesproken om de oversteek te maken. De
vraag kwam van Herbert Vaughan, de bisschop van Salford. Zijn bisdom strekte zich
uit over Lancashire, een nijverheidsstreek in het noordwesten van Engeland met
vooral katoenspinnerijen. De levensomstandigheden van de arbeidersgezinnen wa-
ren er bedenkelijk, met een groei van het aantal weeskinderen als een van de meest
nijpende maatschappelijke problemen in de ogen van de Kerk. Behalve een armoe-
deprobleem, was dat ook een religieus probleem. De Kerk wilde immers verhinderen
dat de katholieke wezen in protestantse handen vielen. Bisschop Vaughan besloot
een katholiek weeshuis op te richten, met toestemming van en gedeeltelijke finan-
ciering door de lokale autoriteiten.3?

Op zoek naar vrouwelijke religieuzen om het weeshuis en de bijbehorende Poor Law
School te bedienen, kwam hij via een bevriende Belgische priester bij de ZLIM te-
recht. In maart 1888 vroeg Vaughan aan algemeen overste Jan Janssens om zusters
te sturen, erop wijzend dat al heel wat andere Belgische congregaties hen waren
voorgegaan. De ZLIM kochten kort daarop een voormalig jongenscollege in de buurt
van Tottington, Hollymount, ten noorden van Manchester, een locatie die bisschop
Vaughan voor hen had uitgezocht. In september 1888 trokken de eerste zusters er-
heen om er het Convent of St John Berchmans te stichten.

De eerste plaatselijke overste was zuster Rosalie Van Goethem. Ze kreeg een kape-
laan, een handvol zusters (onder wie een Britse) en een dienstmeisje mee uit Belgié.
De eerste weken waren geen pretje. Zo bleek het woongedeelte voor de zusters nog
geen deuren of ramen te hebben. Tot Hollymount min of meer bewoonbaar was, pen-
delden de zusters daarom vanuit een ander vrouwenklooster in de buurt. Op 20 ok-
tober 1888 kwamen de eerste vijftien kinderen toe. Tien jaar later waren ze met 274,
een aantal dat de volgende decennia stabiel bleef. De site werd ingericht met klas-
lokalen, recreatieruimtes, een kerk en een grote boerderij. Er kwamen meer zusters
uit Belgié toe en er werd lokaal gerekruteerd. In 1905 waren er al 41 zusters, waarvan
de helft Engels of Iers was, en daarbovenop heel wat lekenhelpers. De zusters be-
trokken bovendien de oudere kinderen
bij de zorg voor de jongere.>*

De condities in heel wat 19de-eeuwse
weeshuizen waren erbarmelijk. Ook in
Hollymount waren veel weeskinderen
er slecht aan toe. In 1901 leidde dat tot
een conflict met een van de organisaties
die kinderen stuurde, waarbij de Zusters
beschuldigd werden van verwaarlozing.
Die ontkenden en wezen erop dat de
toestand van de kinderen vaak al slecht
was wanneer ze bij hen aankwamen.®
Of de Zusters de middelen hadden om
de leefomstandigheden van de kinderen
aanzienlijk te verbeteren, is onmogelijk
te achterhalen.

Hoofdstuk 1.2

In Hollymount deden de ZLJM ervaring op voor hun werk in de kolonies. Ze moes-
ten zich immers voor het eerst vestigen op een compleet nieuwe plek, in een niet-
katholiek land, afspraken maken met lokale actoren en rekening houden met lokale
gebruiken en regels. De Zusters probeerden bijvoorbeeld kritiek te vermijden door
alles zo ‘Engels’ mogelijk in te richten, van het onderwijscurriculum tot het perso-
neel. Hollymount zou daarom een belangrijke rol gaan spelen in de missieplannen
van de ZLJM. Toekomstige missiezusters werden er opgeleid en leerden er onder
meer Engels, voor ze naar Ceylon of Punjab vertrokken.3®

In 1902 kreeg Hollymount een nieuwe overste, de Ierse Mary Duggan. Onder haar
leiding ontwikkelde de congregatie heel wat nieuwe initiatieven. In 1905 voegden
de ZLJM een middelbare kostschool en externaat toe. Tegen 1913 had Hollymount
al zo’n 1500 meisjes opgevangen. Af en toe verbleven er ook jongens. Het aantal
apostolaatswerken groeide snel. Vanaf 1919 konden ook lokale katholieke kinderen
er naar school en gaven zusters er avondlessen Frans, huishoudkunde en koken en
naaien voor de lokale werkende jeugd. De relatie met de Britse onderwijsautoritei-
ten zat goed, aangezien de school lovende rapporten kreeg over het onderwijsni-
veau. In 1920 erkende de overheid de lagere school van Hollymount ook officieel, wat
ervoor zorgde dat de leerkrachten voortaan bezoldigd waren.*”

Mary Duggan

De lerse Mary Duggan verloor op driejarige leeftijd beide ouders en werd opge-
voed door haar tante. Dankzij haar welgestelde familie genoot ze onderwijs in
een kostschool in Londen en in een ‘vervolmakingsschool’ bij de Dames van Sint-
Augustinus in Belgié, waarna ze zich bij haar tante in Mechelen vestigde. Nadat
die overleden was, gaf Mary gehoor aan haar roeping om religieuze te worden. In
1900 reisde ze naar Gent om in te treden bij de ZLIM. De congregatie wees de
44-jarige vrouw af vanwege haar leef-
tijd. Mary werd daarom een inwonende
lekenkostganger, dat kon namelijk wel.
De Zusters van Liefde kwamen echter
op hun beslissing terug en lieten Mary
toch toe. Na haar professie werkte ze
kort in de school in Eeklo,om in 1902 de
nieuwe en bijzonder geliefde overste
van Hollymount te worden.

In 1918 ontving overste Duggan de Bel-
gische Koningin Elisabethmedaille voor
haar inzet voor vluchtelingen en solda-
ten tijdens de oorlog. Later kreeg ze ook
een aantal Britse onderscheidingen,
onder andere in de Order of the British
Empire. In 1922 vertrok Mary voor het
Algemeen Kapittel naar Belgi€, maar
terugkeren deed ze niet meer. Vanwe-
ge haar gezondheid plaatste de overste
haar over naar Kortrijk, waar ze in 1931
overleed.3®

Wereldwijde expansie (1888-1945)

Zuster Mary Duggan,
begin 20ste eeuw.



Vanaf 1910 kwam er ook een afdeling voor baby’s en peuters, waar vanaf 1912 kin-
derverzorgsters opgeleid werden. Tot slot was er op het domein een opvangplek
voor werkende meisjes en konden jonge vrouwen er vanaf 1921 een beroepsopleiding
volgen. De Zusters probeerden de meisjes die het weeshuis verlieten ook verder bij
te staan, onder andere via een vereniging voor onderlinge bijstand. De leden of Old
Girls konden bij goed gedrag jaarlijks een week in het klooster op vakantie komen.3®

Maar het werd nog drukker op het domein. Tijdens de Eerste Wereldoorlog vingen
de Zusters er bijvoorbeeld tientallen vluchtelingen en honderden soldaten op. In het
interbellum gaven ze onderdak aan Hongaarse en Baskische kinderen. Aan het begin
van de Tweede Wereldoorlog gebeurde hetzelfde met enkele Joodse kinderen, en
later met een groot aantal Britse ge€vacueerden.“®

Na de Tweede Wereldoorlog verplichtte de Britse overheid de instelling om meer gedi-
plomeerd personeel in te zetten. De congregatie stuurde daarom meerdere zusters naar
Londen om zich er bij te scholen in de kinderverzorging. De Children’s Act van 1950 zorg-
de ervoor dat ook de inrichting van Hol-
lymount evolueerde: de grote slaapzalen

Kaart van Groot-Brittannié en lerland
met de kloosters van de Zusters van Liefde
tussen 1888 en 1946

/

Ansdell
. Iottington

]
Monasterevan

Letchworth
L]

L
Bideford

Hoofdstuk 1.2

werden opgedeeld in aparte slaapkamers
en de kinderen werden samengebracht in
kleine groepjes in een huiselijkere sfeer.

Nieuwe huizen

Vanuit Hollymount bouwde de congrega-
tie in de jaren 1930 haar Engelse aanwe-
zigheid uit. Dankzij de actieve inzet van
overste John Walsh voor het rekruteren
van Engelse en Ierse jonge vrouwen, be-
schikte de congregatie er over alsmaar
meer vrouwkracht. Daarmee kon ze
nieuwe initiatieven nemen, vooral in het
onderwijs en de bejaardenzorg. In 1929
namen de Britse zusters een voormalige
school van de Ursulinen over in Bideford
en openden er een eigen kostschool en
externaat voor meisjes, Stella Maris. In
1933 volgde een soortgelijke school in
Letchworth, het St. Francis’ College. Het
contact tussen de plaatselijke bisschop
en de ZLJM was gelegd door een Belgi-
sche priester die zussen en nichten had
die zuster van Liefde waren.%?

In 1936 kwam er in hetzelfde Letchworth
ook een rustoord voor vrouwen, dat bij
het nieuwe Convent of Our Lady of Peace
hoorde. Het was het tweede bejaarden-

tehuis van de congregatie, na Pembroke
House in het kustdorpje Ansdell. Dat was
in 1934 geopend en deed ook dienst als
vakantiewoning voor de weeskinderen
van Hollymount.®

In 1937 trokken Van Rechem en zuster
Annunziata naar Ierland, naar het 18de-
eeuwse Moore Abbey in Monasterevan,
een oude Cisterciénzerabdij, met het oog
op een eventuele aankoop. Het gebouw
werd aangekocht in december van dat
jaar, maar kon door de oorlog pas in 1946
in gebruik genomen worden (zie 1.3).4

— Psychiatrie in Nederland

Nederland was het derde land waar de Zusters van Liefde actief werden. Al rond 1816
waren er plannen om er een gemeenschap op te richten, maar die gingen niet door. Een
kleine eeuw later slaagde de congregatie er wel in. Aan de oorsprong van hun aanwe-
zigheid in Nederland vanaf 1908 lag de Nederlandse ‘krankzinnigenwet’ van 1884. Die
bepaalde dat elke Nederlandse provincie een psychiatrische instelling moest hebben.
Tot dan sloot men zogenaamde ‘krankzinnigen’ op in ‘dolhuizen’ of in gewone gevan-
genissen. Vanaf het einde van de 19de eeuw wilden de overheid en de medische weten-
schap inzetten op behandelen en genezen (zie 3.1). Er was dus een nood aan nieuwe
instellingen, en die kwamen er eerst in de grote steden, zoals Amsterdam, Groningen,
Utrecht en Leiden, maar al snel ook op meer landelijke locaties en langs de kust.“

De Katholieke Kerk, die een minderheid vertegenwoordigde in Nederland, en de pro-
vinciebesturen in het zuiden van het land wilden katholieke vrouwelijke ‘krankzin-
nigen’ laten verzorgen in een katholieke instelling. De Zuid-Nederlandse provincies
Limburg en Gelderland hadden de Broeders van Liefde al onder de arm genomen om
in Venray een inrichting voor mannelijke katholieke patiénten te bouwen, Sint-Serva-
tius. Omdat voor de opvang van vrouwelijke patiénten er in Nederland zelf niemand
te vinden was, richtten ze zich in 1905 met de hulp van de bisschop van Roermond tot
de Zusters van Liefde, die een sterke reputatie hadden in de psychiatrie.*¢ Net als bij
de stichting in Hollymount, bijna 25 jaar eerder, kwam de vraag dus via het katholieke
netwerk van bisschoppen en oversten bij de ZLJM terecht.

De congregatie had het eigenlijk al razend druk met haar stichtingen buiten Europa
(zie verder), maar Van Rechem was toch bereid zusters naar Nederland te sturen.
Dat leidde in 1908 tot de oprichting van een nieuw psychiatrisch centrum voor vrou-
wen, Sint-Anna in Venray. Sint-Anna lag Van Rechem nauw aan het hart. In de begin-
jaren reisde hij maar liefst tweemaal per week af naar Venray. Dat het geen kleine
instelling was, blijkt uit het aantal zusters dat hij meteen naar Nederland stuurde.
Maar liefst zeventien zusters van Liefde stonden op 15 december 1908 klaar om de
eerste patiénten op te vangen.*’ Overste werd zuster Chrysanthe Luypen. Net als

Wereldwijde expansie (1888-1945)

Moore Abbey in
Monasterevan bij de
aankoop van het domein
door de congregatie

in 1937.



enkele van haar eerste medezusters was ze zelf afkomstig uit Nederland. Ze had
een zware opdracht. Vooral de financién van de instelling in evenwicht houden, was
geen sinecure. Chrysanthe werd in 1917 opgevolgd door haar zus, Iris Luypen, die
voorheen als missionaris in Congo actief was. Onder haar leiding werd de instelling
grotendeels zelfbedruipend, met een eigen boerderij, bakkerij en slagerij.“®

De Zusters vielen in Nederland onder het bisdom Roermond. Dat had een recept
voor conflicten kunnen zijn, maar de Roermondse bisschop had de ZLJM (en andere
congregaties van buiten zijn bisdom) hard nodig en liet zijn macht zelden gelden.
Alleen voor wijzigingen aan de kapel van Sint-Anna en voor de benoeming van hun
biechtvader hadden de Zusters zijn toestemming nodig.4°

‘De omgeving is prachtig en alles verheerlijkt God de Schepper’

Op 2 november 1908 vertrokken de eerste zusters vanuit Melle naar Venray. Ze
passeerden eerst langs het moederhuis in Gent, waar bisschop Stillemans de mis
opdroeg en Van Rechem hen moed insprak. Op 4 november 1908, niet toevallig
de verjaardag van de congregatie, namen ze de trein naar Nederland.*° Er bleven
twee kleurrijke verslagen bewaard over hun reis en begindagen in Venray. Beide
getuigen van doorzettingsvermogen en improvisatietalent.

Bij de jonge stichteressen haalde de vreugde tijdens de treinreis de overhand, om-
dat Zij immers onbezonnen hielden van iets nieuws en hoe avontuurlijker hoe lie-
ver." De ouderen waren bezorgder, want wat zou hen te wachten staan? “t is dan
ook een verre reis, ten minste voor personen die sedert 20-30j niet buiten de mu-
ren des kloosters zijn geweest.’ Ter plaatse aangekomen was de vreugde minder:
‘Nauwelijks 't terrein betreden, deden de moedige zusters de niet bemoedigende
ondervinding dat zij hier overvioedige gelegenheid zouden vinden de H. Armoede

te beoefenen. Maar vooruit; a la guerre comme a la guerre.’

De zusters kwamen toe op een bouwwerf, ‘overal materialen, arbeiders!’. Van Re-
chem riep de aannemer op het matje omdat die niet eens in een toegangsweg
had voorzien, waardoor de zusters tussen de plassen door naar het gebouw moes-
ten ‘huppelen’. Dat gebouw bleek bovendien nauwelijks bewoonbaar. Zonder wa-
terleiding of elektriciteit gingen de zusters aan het werk: matrassen vullen, gangen
schrobben, patiéntenverblijven klaarmaken en .. vechten tegen het alomtegen-
woordige zand. De zusters - ‘Eerwaarde Moeder en haar kleine kudde' - verkenden
in hun vrije tijd ook het enorme terrein en improviseerden een kleine salon, waar ze
brieven naar hun medezusters in Belgié schreven.y

Met Sint-Anna was de nood aan opvangplaatsen voor katholieke psychiatrische pati-
enten in Nederland nog niet gelenigd. De daaropvolgende jaren ontving de congre-
gatie vanuit heel katholiek Nederland vragen om ook elders een psychiatrische in-
stelling op te richten. In 1925 leidden onderhandelingen tussen overste Van Rechem
en de bisschop van Haarlem tot de oprichting van een instelling in Noordwijk. Net
zoals in Venray was daar al een psychiatrisch ziekenhuis voor mannen, uitgebaat
door de Broeders van Liefde. De bouw van Sancta Maria in Noordwijk startte in 1927.
Zowel Sint-Anna als Sancta Maria vingen niet alleen patiénten op, maar hadden ook
een eigen verpleegstersopleiding.s

Hoofdstuk 1.2

Op missie in koloniaal Congo,
Ceylon en Brits-Indié

In de jaren 1890 zetten de Zusters van Liefde hun eerste stappen buiten Europa. Zo-
als veel andere katholieke en protestantse religieuze gemeenschappen in het Westen,
richtten ze hun pijlen op Afrika en Azi€. De congregatie trok naar de Onafhankelijke
Congostaat, de kolonie van de Belgische koning Leopold II, die in 1908 overgeno-
men werd door de Belgische staat, naar Zuidwest-Ceylon, dat deel uitmaakte van het
Britse Rijk, en naar de provincie Punjab in het noorden van Brits-Indié. Aanvankelijk
bleef hun aanwezigheid er beperkt tot een handvol huizen en enkele tientallen zus-
ters, de decennia daarop versterkten ze er stapsgewijs hun activiteiten.

Net als bij de stichtingen in Belgi€, Groot-Brittanni¢ of Nederland kwam de vraag
tot oprichting van een missiehuis meestal via de bisschop of via een mannelijke mis-
siecongregatie. Hier en daar was het de koloniale overheid zelf die de ZLJM vroeg
om een school, weeshuis of ziekenhuis te starten. In Congo werkte de congregatie
ook samen met grote bedrijven. Als er een vraag voor een nieuwe stichting kwam,
onderzochten de algemene oversten of de congregatie er kon op ingaan. Belangrijk
was telkens de afweging of er voldoende zusters voorhanden waren. De Zusters be-
gonnen bovendien nooit aan een stichting als er geen priester was of meekwam.
Die hadden ze namelijk nodig om de sacramenten toe te dienen en andere cruciale
pastorale taken te vervullen.

In hun missiehuizen legden de Zusters zich toe op wezenzorg, onderwijs en zieken-
zorg, zowel vanuit een caritasideaal als vanuit de drang om het katholieke geloof
te verspreiden. De Belgische en Britse kolonisatoren steunden de activiteiten van
de missiecongregaties in het kader van hun zogeheten beschavingspolitiek. Kerk en
staat werkten meestal nauw samen, al waren ze niet altijd twee handen op één buik.
Ook de samenwerking tussen de ZLJM en andere katholieke missiecongregaties ver-
liep gewoonlijk vlot.

De koloniale maatschappij in Congo, Brits-Indié en Ceylon was hiérarchisch opge-
deeld volgens ras, etniciteit, religie en, in het geval van het Indische subcontinent,
kaste. Als witte Europeanen stonden de Zusters mee aan de top van de koloniale
pikorde én namen ze het koloniale denken over. Koloniale hiérarchieén bepaalden
wie toegang kreeg tot hun onderwijs en zorg en wie kon toetreden tot de gemeen-
schap van de Zusters.

—  Congo

Midden-Afrika was al sinds de jaren 1870 het toneel van een hernieuwde missie-
beweging, na eerdere pogingen in de 18de eeuw.5* Protestantse missionarissen
uit Groot-Brittanni€, de Verenigde Staten en Zweden bouwden er als eersten een
aanwezigheid uit. Al snel volgden katholieke missionarissen uit Frankrijk, zoals de
Witte Paters. Na de stichting van de Onathankelijke Congostaat (1885), een per-
soonlijke kolonie van de Belgische koning Leopold II, kwamen er ook Belgische

Wereldwijde expansie (1888-1945)



De eerste zusters van
Liefde voor hun vertrek
naar Congo vanuit de
haven van Terneuzen, 1891.

congregaties. Leopold IT moedigde missieorganisaties aan om zich in zijn kolonie te
vestigen, want hun aanwezigheid legitimeerde zijn koloniale bewind. De Scheutisten
waren de eerste mannelijke missionarissen in 1888, de Zusters van Liefde waren de
eerste vrouwelijke congregatie die de stap waagde.*

Eerste stappen

In 1891 trokken de Zusters van Liefde naar Congo. Hun vertrek was niet onvoorbe-
reid. Algemeen overste Janssens had al langer missieplannen: in 1888 legde hij, in
overleg met de Gentse bisschop, contacten om het terrein van de ZLJM uit te breiden
naar Congo en naar Mongoli€. Daartoe startte Janssens zelfs al een missienoviciaat
in het klooster van Kwatrecht. Op 8 december 1891 vertrokken de eerste tien zusters
(acht Belgische, een Duitse en een Zwitserse) samen met een priester voor een boot-
reis van een maand naar Congo. De oudste was 39, de jongste 23. Hun vertrek kreeg in
Belgié€ heel wat persaandacht. Op 10 januari 1892 kwamen ze aan in Congo.>®

De zusters reisden naar Congo om er aan de slag te gaan als verpleegsters in een hos-
pitaal van de Compagnie du Chemin de Fer du Congo in Kinkanda. Die maatschappij
legde een spoorweg aan tussen Matadi en Léopoldville (het huidige Kinshasa), een
project waarbij duizenden Afrikaanse en Aziatische arbeiders en tientallen Europese
werknemers om het leven kwamen.*” Naast Afrikanen zette de spoorwegmaatschap-
pij immers ook Chinese arbeiders in. Net als de Afrikanen werden zij uitgebuit en
slecht behandeld.

Via de Gentse bisschop Stillemans was de spoorwegmaatschappij bij de Zusters van
Liefde terechtgekomen. Stillemans was meteen te vinden voor het koloniale pro-
ject. Op het Katholiek Congres van Mechelen in 1891 hield hij een vurig pleidooi om

Hoofdstuk 1.2

Leopold II zoveel mogelijk te steunen bij zijn ‘beschavingswerk’. Zijn bisdom zou,
zo kondigde hij aan, alvast naast enkele priesters ook zusters van Liefde sturen en
financieel ondersteunen. Door die enthousiaste betrokkenheid stonden de missies
van de congregatie, zeker in de beginjaren, onder scherp toezicht van de Gentse
bisschop en zijn priesters.*®

In Congo werkten de ZLJM nauw samen met de missionarissen van Scheut, en later
met andere mannelijke congregaties. De invloed van de Scheutisten was groot. Zij
stichtten en bestierden veel van de eerste missieposten waar de Zusters actief wer-
den. Onder hun hoede bouwde de congregatie op korte tijd drie gemeenschappen
uit in het gebied rond de Congomonding: in Moanda, Nemlao en Kinkanda. Elke
zustercommunauteit stond onder begeleiding van een ‘pater-directeur’. Hij func-
tioneerde als biechtvader, was verantwoordelijk voor de religieuze vorming van de
zusters en oefende ook controle uit over hun uitgaven.®® De Zusters ontwikkelden
er de activiteiten die hun werking in Congo lang zouden kenmerken: wezenzorg, on-
derwijs en ziekenzorg. Onderwijs en wezenzorg spitsten zich in de eerste plaats toe
op de gekoloniseerde bevolking. De ziekenzorg was aanvankelijk vooral voor witte
kolonialen bedoeld, maar al snel verzorgden de Zusters ook zwarte mensen, welis-
waar in aparte dispensaria.®°

Moanda

Het initiatief voor het vrouwenklooster in Moanda kwam in 1890 van de
Scheutisten. Moanda had een mild kustklimaat en lag vlak bij Banana, een be-
langrijke koloniale handelspost en haven. De bouw van twee kloosters, een kerk
en een weeshuis werd financieel ondersteund door Louise van de Woestyne, een
invloedrijke Belgische burgervrouw die haar steentje wilde bijdragen aan de zoge-
heten beschavingsmissie in Congo. De
koloniale overheid stelde de gronden
ter beschikking, op voorwaarde dat er

. ) te MOANDA
ook een dispensarium kwam.

Ontwerptekening
Uit 1891 van de eerste

missiegebouwen van de

congregatie in Moanda.

Gasledd e Domlers v Ll ot Gewl = Elobfomin s Boary o by Chwslf s el

4 MOANDA

i den Belpischen Congr ¥ dams fe Gopgo Helwe

De bouw van de missiepost duurde o
maanden. De houten en ijzeren onder- '
delen voor de gebouwen werden uit ‘
Europa geimporteerd en ter plekke ge-
assembleerd. Ook het meubilair werd

per boot overgebracht. Die tijdrovende

en dure aanpak werd al snel stopgezet.

Zeker in het moeilijk bereikbare Congo-

lese binnenland lieten de Scheutisten

en de ZLIM al snel de zwarte bevolking
gebouwen optrekken uit plaatselijk be-
schikbare materialen zoals leem, hout

en zongedroogde baksteen.®!

Fwiie VAS NOETKEPNEETERY Amhl [

Wereldwijde expansie (1888-1945)




1945-vandaag




Het noviciaat van Gent,
1955. De postulanten zijn
in het zwart gekleed,

de novicen in het wit.

Het einde van de Tweede Wereldoorlog luidde wereldwijd een periode in van gro-
te maatschappelijke veranderingen, die een belangrijke impact hadden op de Kerk
en op de religieuze gemeenschappen, zoals de ZLJM. In dit hoofdstuk gaan we in
op die evoluties en op hoe de Zusters daarop inspeelden. Een eerste, fundamentele
maatschappelijke verandering was de dekolonisatie. In Afrika en Azié bloeide het
christelijke geloof, en leidde een dekolonisatiegolf tot het ontstaan van nieuwe, po-
litiek onafhankelijke staten, met een nieuwe kijk op hun verhouding tot religie. De
West-Europese koloniale rijken wankelden samen met het wij-zij-denken waarop ze
waren gebouwd. In die dekoloniserende wereld ondergingen de missiecongregaties
en -ordes een diepgaande transitie. De opname van oblaatzusters als volwaardige
zusters van Liefde, was daar een belangrijk resultaat van.

In het Westen kwamen fenomenen zoals secularisatie, de consumptiemaatschappij
en de uitbouw van de welvaartsstaat in een stroomversnelling. Tussen 1962 en 1965
vond het Tweede Vaticaans Oecumenisch Concilie, of Vaticanum II, plaats, de kerk-
vergadering waarmee het Vaticaan probeerde de Kerk bij de moderne tijd te bren-
gen. Voor de ZLJM leidde de daaruit volgende kerkvernieuwing tot een nieuwe Regel
en een nieuw bestuurlijk model, een ander soort kloosterleven en een herbronning
over hun spirituele fundamenten. Naar aanleiding van het Algemeen Kapittel van
1958 begon de congregatie aan de opdeling in onathankelijke provincies en verdween
de functie van de mannelijke algemeen overste.

De ZLJM herdefinieerden in deze periode meermaals wie ze waren als congrega-
tie, wie toegang had tot de gemeenschap, hoe ze naar de wereld keken en wat hun
apostolaatsrol inhield. Rond 1960 bereikte de congregatie haar toppunt op het vlak
van aantal zusters: meer dan 2100.! De samenstelling van die populatie veranderde
wel. De congregatie moest zich aanpassen aan de eigen demografische evolutie,
waarbij steeds meer Afrikaanse en Aziatische zusters op de voorgrond traden en de

Hoofdstuk 1.3

Europese zusterpopulatie vergrijsde. Dat aanpassingsproces was niet van vandaag
op morgen voltooid. Tot in de jaren 1960 werden de Zusters van Liefde volledig
vanuit Gent bestuurd. Ondanks de, zij het aarzelende, integratie van ‘inheemse’
zusters, bleef het bestuur nog geruime tijd hoofdzakelijk wit. Dat veranderde gron-
dig in het laatste kwart van de 2oste eeuw: de ZLJM werden op alle niveaus een
internationale congregatie.

Door al die veranderingen heen bleven de ZLJM ook een bijzonder dynamische
congregatie. Ze startte nieuwe initiatieven op nieuwe plekken in de wereld. Nieuwe
apostolaatsvormen met een hernieuwde aandacht voor gemarginaliseerde groepen
zagen het daglicht. De manier waarop de naoorlogse samenleving met sociale zorg
omging en de evolutie van de zorgnoden, noopten de ZLJM tot keuzes. In Europa
moesten er oplossingen gevonden worden voor de instellingen die de Zusters door
de roepingencrisis en vergrijzing niet langer zelf konden ‘bemannen’ en beheren.
Buiten Europa kenden hun zorg- en onderwijsactiviteiten wel een verdere bloei,
maar met belangrijke aanpassingen in hun manier van werken.

—— Kerk en staat dekoloniseren

De dekolonisatiebeweging vanaf de jaren 1940 maakte niet alleen een einde aan de
Aziatische en Afrikaanse koloniale rijken van Groot-Brittannié of Belgié, ze stortte
ook de missiebeweging in een fundamentele crisis. Zowel vanuit Europa als vanuit
de (ex-)kolonies kwam er scherpe kritiek op die missiebeweging, die de westerse
cultuur en religie opgedrongen had aan Afrika en Azié. Ook binnen de Kerk rom-
melde het. In de (voormalige) kolonies eisten de plaatselijke geestelijken het leider-
schap op over de nieuwe, nationale kerken, aangepast aan de eigen cultuur. Ze pleit-
ten voor het einde van het Europese paternalisme, een stop op het zenden van Euro-
pese missionarissen en een radicale heroriéntering van het missiedenken.?

— Opvereind blijven in het uiteenvallende Britse Rijk

Na de Tweede Wereldoorlog viel het Britse Rijk op het Indische subcontinent de-
finitief uit elkaar. India eiste de onathankelijkheid op in 1947. Pakistan splitste zich
af. Ook Ceylon verklaarde zich in 1948 onathankelijk. Die politieke aardverschuiving
had enorme implicaties voor de Zusters van Liefde. Plots waren zij actief in drie
gloednieuwe landen met een overheid die hen niet altijd even goedgezind was.

Chaos in India en Pakistan
Al tijdens de Tweede Wereldoorlog eiste de Indische bevolking de onafthankelijkheid
op. Die eis was het resultaat van een decennialange campagne van het Indian National
Congress en de charismatische hindoe Mahatma Gandhi. Omdat ze bang waren om
gemarginaliseerd te worden in een onathankelijk, overwegend hindoeistisch India,
eisten grote delen van de Indische moslimbevolking tegelijk een eigen staat voor
moslims. De Britten probeerden die bewegingen te onderdrukken, maar waren niet
meer bij machte om de onafhankelijkheidsbeweging te stoppen. In 1947 viel Brits-

Tijden veranderen (1945-vandaag)



Openluchtconsulaties
in het dispensarium van
Gujranwala, 1950.

Indié uit elkaar in een voornamelijk hindoeistisch India en een vooral islamitisch
Pakistan. Die plotse scheiding en het overhaaste Britse vertrek gingen gepaard met
bijzonder veel interreligieus geweld en grootschalige volksverhuizingen, vooral in
grensgebieden zoals Punjab en Bengalen.?

De chaos en het geweld van de splitsing schudde de ZLJM door elkaar. In Dalhousie
en Amritsar (beide in het huidige India) braken gewelddadige conflicten uit tussen
hindoes, moslims en sikhs. De ZLJM maakten het van dichtbij mee: ‘Horrible scenes
were witnessed.” Heel wat ouders hielden hun kinderen thuis en de inschrijvingsaan-
tallen in de scholen van de congregatie, zowel aan Indiase als aan Pakistaanse kant,
daalden drastisch. De leerlingen keerden slechts heel geleidelijk terug.* Voor de
congregatie was het belangrijkste gevolg van de scheiding tussen India en Pakistan
dat er nu een landsgrens liep tussen de verschillende huizen van de ZLJM. Door de
voortdurende spanningen en regelmatige gewapende conflicten tussen beide landen
in de jaren 1950 en 1960, konden zusters die grens alsmaar moeilijker oversteken.
Het maakte de oprichting van aparte Indiase en Pakistaanse provincies onvermijde-
lijk (zie verder).®

Bovendien was de congregatie bezorgd over de toekomst van de christenen op het
Indische subcontinent. De Zusters vreesden dat de nieuwe staten de godsdienstvrij-
heid zouden terugschroeven ten voordele van één nationale religie. De congregatie
vreesde moeilijkheden voor haar apostolaatswerken, bijvoorbeeld op het vlak van
onderwijs. Dat was immers een veld waar de pas onathankelijke regeringen steeds
meer controle over probeerden te krijgen. De Indiase en Pakistaanse overheid wil-
den de inbreng van buitenlandse missionarissen inderdaad doen dalen, maar de vrij-
heid van religie kwam voorlopig niet in het gedrang.®

Ondanks de moeilijkheden vielen de activiteiten van de ZLJM niet stil. In 1949 ves-
tigden de Zusters een school en een dispensarium in Gujranwala (Pakistan). Ze ver-
schaften er ziekenzorg aan de armste lagen van de (vooral islamitische) bevolking.
De Zusters ondervonden soms negatieve reacties op hun aanwezigheid, maar er-
vaarden ook dat er vanuit de bevolking vraag was naar hun onderwijsaanbod.”

In India bouwden de ZLJM in de jaren
1960 hun nieuwe Indiase provincie
uit met nieuwe huizen in Hulhundu,
Barwadih, Chianki en Hinoo in het zui-
delijke deel van de deelstaat Bihar (sinds
2000 de deelstaat Jharkhand) en in
Sidhpur Noord, in de oostelijke uithoek
van India. Zoals ze dat altijd deden,
zetten de ZLJM er voornamelijk in op
onderwijs en zorg. Als kers op de taart
werden plannen gesmeed om in de
hoofdstad New Delhi een provinciaal
huis te starten.®

Hoofdstuk 1.3

Nationalistische tegenstand in Ceylon

Ceylon verkreeg in 1948 zijn onafhankelijkheid. De katholieke kaarten lagen er goed:
de katholieke gemeenschap had er relatief veel invloed, ondanks het feit dat maar
acht procent van de bevolking katholiek was. Veel toppolitici hadden bijvoorbeeld
schoolgelopen aan de elitescholen van protestantse en vooral katholieke missies. De
allereerste eerste minister van het onafhankelijke Ceylon, Don Stephen Senanaya-
ke van de United National Party, zat bijvoorbeeld op een Anglicaanse eliteschool in
Colombo. Ook de ZLJM hadden politicke hoogvliegers onder hun alumni, zoals
Nanda Ellawala, parlementslid voor de linkse Sri Lanka Freedom Party.®

Toch kreeg de Katholieke Kerk het moeilijk. Hoewel de overheid de godsdienstvrij-
heid garandeerde, promootte de Ceylonese en, vanaf 1972, Sri Lankaanse overheid,
onder druk van nationalisten, steeds actiever het boeddhisme en de Singalese taal en
cultuur. In 1956 riep de Ceylonese overheid het Singalees uit tot officiéle taal, en aan
het einde van de jaren 1960 werd het boeddhisme - het geloof van de meerderheid
van de Sri Lankanen - de officieuze staatsreligie.

De nationalisten zagen de Katholieke Kerk als hun tegenstander, omdat die een
buitenlands geloof en een buitenlandse manier van leven predikte. Samen met de
communisten zetten ze druk op de overheid om een aantal antikatholieke maatre-
gelen te nemen. De Kerk zag haar inkomsten en bezittingen daardoor plots extra
belast. Alle buitenlandse missionarissen moesten ook opnieuw een verblijfsaanvraag
indienen. Enkel wie zich volgens de overheid ‘nuttig’ maakte, mocht blijven. Ook
het dertigtal Belgische zusters van Liefde dat in de jaren 1960 in Ceylon verbleef,
vreesde een tijdlang een verplicht vertrek."

De meest verregaande maatregel was de nationalisatie van de meerderheid van de
katholieke scholen in 1960. Voor congregaties als de ZLJM was onderwijs decennia-

)

Tijden veranderen (1945-vandaag)

Leerlingen in rijen bij het
begin van de schooldag
in Ratnapura, 1955.



Klas in de school van

de ZLIM in Kipushi, met
een lekenleerkracht
(links) en enkele zwarte
assistenten, 1945.

lang het belangrijkste bekeringsinstrument geweest. Plots maakten hun scholen deel
uit van het staatsonderwijs, deden boeddhistische leerkrachten en directieleden hun
intrede en werden er ook andere godsdiensten onderwezen.”? De Zusters zagen hun
scholen in Kegalle en Ratnapura in handen van de overheid vallen, ondanks protest
van de ouders en katholieke parochianen. Die bezetten zelfs de scholen om te ver-
mijden dat overheidsambtenaren ze officieel konden overnemen. De ZLJM zagen al
die maatregelen als onderdeel van een ‘koude oorlog tegen het christendom’.™

—  Congo na 1945

In Congo stond na de Tweede Wereldoorlog onafhankelijkheid niet op de agenda
van de Belgische kolonisator. De hele koloniale periode door verzette de zwarte be-
volking zich tegen de onderdrukking en exploitatie door Belgen. In de jaren 1950
groeide die tegenstand bij de Congolese stedelijke elite uit tot de eis tot onafhanke-
lijkheid. Pas in 1960 werd Congo een onafhankelijke staat.

Welvaartskolonialisme en de missies

Congolese stakingen en opstanden tijdens de oorlog waren voor de Belgische bevol-
king een signaal geweest dat er iets aan het koloniale systeem diende te veranderen.
Voortaan moest de Congolese bevolking delen in de koloniale welvaart en zogeheten
vooruitgang. De koloniale overheid voerde daartoe een actieve welvaartspolitiek en
investeerde onder meer in medische zorgen en onderwijs, twee domeinen waar de
missies - inclusief de Zusters van Liefde - sterk in stonden. Ondanks de algemene
roepingencrisis in Belgi€é nam het aantal missionarissen in Congo daardoor snel toe,
van ongeveer drieduizend in 1945 tot ongeveer zesduizend in 1960."

De ZLJM telden in de jaren 1950 een tweehonderdtal leden in Congo. Er traden ook
steeds meer oblaatzusters in, van een twintigtal in 1945 tot net geen honderd aan
de vooravond van de onafhankelijkheid. Toch kwamen de Zusters handen te kort.
‘Our houses in Congo have taken such proportions during the last war, that we are obli-
ged to send them extra help for which we
are not prepared’, schreef de vrouwelijke
algemene overste Cesaire Volckaert in
1949 aan de bisschop van Johannesburg.
Ze kon geen zusters missen voor een
nieuwe missie in Zuid-Afrika, want die
waren allemaal aan het werk in de be-
staande stichtingen. Daarbovenop deed
de congregatie steeds vaker een beroep
op lekenleerkrachten.™

Door het tekort aan missiezusters en
hun beperkte financiéle slagkracht fo-
custen de Zusters voornamelijk op het
in stand houden van hun activiteiten,
en niet meer op uitbreiden. Kipushi en

Hoofdstuk 1.3

Saint-Trudon werden gesloten in respectievelijk 1948 en 1953 vanwege te weinig men-
sen en middelen. Er kwamen enkel nieuwe huizen in de buurt van bestaande hui-
zen. Zo stichtten de Zusters in 1956 Tshimuanza vanuit de missiepost Hemptinne
Saint-Benoit (later Bunkonde). In de snel uitbreidende zwarte wijken van steden als
Luluabourg (het huidige Kananga) en Elisabethville (het huidige Lubumbashi) richt-
ten de Zusters ook nieuwe huizen op. Zo ontstonden er in die laatste, sterk groeiende
stad de gemeenschappen Saint-Eloi in 1947 en Kenia in 1959.1

Onderwijs en ziekenzorg bleven de speerpunten van het apostolaat in Congo. Ze
werden daarvoor nog steeds financieel ondersteund door de koloniale overheid.
Toch waren er een aantal belangrijke nieuwe evoluties. Op het vlak van onderwijs
deden de missies en koloniale overheid pogingen om het onderwijs voor Congolese
meisjes en vrouwen uit te bouwen tot meer dan enkel lager onderwijs. De focus lag
daarbij op de praktijk. Zo openden de Zusters een reeks huishoudscholen en startten
ze verpleegster- en vroedvrouwopleidingen. Door het snel toenemende aantal witte
kolonialen - er verbleven in de jaren 1950 zo’n honderdduizend Belgen in Congo
- kende ook het onderwijs voor witte kinderen een snelle vlucht, vooral in grote
koloniale centra zoals Elisabethville en Thysville (vandaag Mbanza-Ngungu). In de
ziekenzorg bouwden de Zusters hun hospitalen en dispensaria voort uit. Volledig
nieuw was dat de Zusters de omliggende dorpen gingen bezoeken om er de zieken
te verzorgen en zuigelingenraadplegingen te houden. Dat kon nu dankzij de auto.”

Ontvoogding en onafhankelijkheid
De Congolese stedelijke elite had zich al decennialang ingezet om te ‘evolueren’ en
te voldoen aan de Belgische beschavingsstandaarden. Maar omdat ze zwart waren,
bleven ze vastzitten in hun tweederangspositie in het koloniale bestel. Geinspireerd
door de onathankelijkheidsbewegingen in andere Afrikaanse kolonies zette ze in de
jaren 1950 geleidelijke ontvoogding op de koloniale agenda. Zoals gebruikelijk rea-

Tijden veranderen (1945-vandaag)

Een groepje leerlingen van
de verpleegopleiding van
Saint-Eloi in Lubumbashi,
1970. In het midden zit
een zuster-verpleegster

in opleiding.



geerde de koloniale overheid met repressie en verdeel- en heerstactieken. Ze creéer-
de daarmee het omgekeerde van wat ze wilde: de vraag naar geleidelijke ontvoogding
evolueerde razendsnel tot een eis voor onmiddellijke onathankelijkheid.’™®

De Kerk leek iets verder te staan in het ontvoogdingsdenken dan de andere twee pij-
lers van het koloniale bestel, de overheid en de bedrijven. Een mogelijke verklaring
is dat ze dichter bij de mensen stond en dus aanvoelde wat leefde onder de bevol-
king. Het was ook in katholieke middens - zowel onder progressieve Belgen als na-
tionalistische Congolezen - dat er in de jaren 1950 voor het eerst over ‘ontvoogding’
gesproken werd. De Kerk distantieerde zich ook meer van de koloniale overheid
en zette zelf een paar belangrijke stappen in het dekoloniseren van de eigen wer-
king, bijvoorbeeld door het wijden van de eerste zwarte bisschoppen. Zo werd Pierre
Kimbondo in 1956 de eerste zwarte hulpbisschop in Kisantu. In 1960 waren er al
meer dan zeshonderd zwarte priesterwijdingen.'

Toch bleven de Kerk en de missies veeleer behoudsgezind. Ze erkenden de eis voor
onafhankelijkheid, maar hoopten vooral dat er niet te snel van stapel gelopen zou
worden. De meeste koloniale overheden investeerden na de Tweede Wereldoorlog in
voorzieningen voor hun zwarte onderdanen en daar profiteerden de scholen, wees-
huizen en ziekenhuizen van de missies van. Bovendien leefde er een vrees voor het
communisme en een terugkerend heidendom. Zo onderschreef paus Pius XII het
principe van dekolonisatie, maar pleitte hij voor geleidelijkheid, deels uit angst voor
het oprukkende communisme. Ook de zogeheten afrikanisering van de Congolese
Kerk verliep traag, zeker in vergelijking met aangrenzende kolonies. Bovendien had-
den veel zwarte religieuzen in Congo een ondergeschikte positie of werden ze onder-
gebracht in aparte congregaties en instituten, zoals de Oblaatzusters van de ZLJM.%°

De dubbele houding van de Katholieke Kerk was ook bij de ZLJM terug te vinden.
Sommige zusters waren kritisch voor het koloniale systeem, dat volgens hen te sterk
gericht was op economische exploitatie in plaats van de beschaving van het Congo-
lese volk. Tegelijkertijd bleef de congregatie terughoudend over de Congolese ‘ont-
voogding’, zoals de Congolese onafhankelijkheidseis in Belgié voorzichtig benoemd
werd. ‘Eens komt wellicht de tijd dat ze de plaats van de blanken moeten innemen’, klonk
het begin jaren 1950 in Caritas.?’ Ooit zou de Congolese bevolking het alleen moeten
redden, maar dat zou nog decennia van Belgisch beschavingswerk vereisen.?

Aan de vooravond van de onathankelijkheid, in de late jaren 1950, steunden de ZLJM
wel een snelle emancipatie van de gekoloniseerde bevolking. Ze zagen onafhanke-
lijkheid als een logische volgende stap in het beschavingstraject dat de Congolese
bevolking had doorlopen tijdens de kolonisatie en waar hun congregatie zelf aan had
bijgedragen. Maar die onafhankelijkheid veranderde niets aan hun taak in Congo.
Die bleef ‘het rijk van Christus vestigen’, ditmaal zij aan zij met de Congolese zusters
van Liefde (zie verder).? De Congolese bevolking zou hen nog steeds nodig hebben
voor bijvoorbeeld armenzorg en onderwijs. Bovendien leefde er, net zoals in Punjab
en op Ceylon, de vrees dat de Congolese bevolking na het vertrek van de kolonisator
zou afwijken van het katholieke geloof. Al waren er evengoed zusters die veel ver-
trouwen hadden in de Congolese toekomst en geloofden dat de katholieke zaadjes
die zij er als Belgische missionarissen hadden geplant, tot bloei zouden komen.?*

Hoofdstuk 1.3

De bijzonder snelle daadwerkelijke on-
afhankelijkheid van 1960 kwam voor
de ZLJM als een verrassing. De geweld-
dadige onafhankelijkheidsperiode, die
voortduurde tot in 1965, schokte veel
zusters. Er braken plunderingen en
rellen los, waardoor veel witte zusters,
net als heel wat andere Belgen, Congo
ontvluchtten. In sommige gebieden,
waar na decennia van Belgische ver-
deel-en-heerstactieken tussen gemeen-
schappen conflicten losbraken, werden
zwarte zusters vanwege hun etniciteit
bedreigd. In Katanga koos de congrega-
tie, net als de meeste missieordes (zie
2.4), de kant van het door het Belgische
establishment gesteunde afscheidingsregime van Moishe Tshombe. Al bij al kwamen
de Zusters zonder veel kleerscheuren uit de overgangsperiode. Nu was het tijd om
de nieuwe, Zairese provincie uit te bouwen.?

— De integratie van de Oblaatzusters

De dekolonisatie verplichtte de Zusters niet alleen om hun apostolaat te heroriénte-
ren, maar ook om de identiteit van de congregatie te herdenken. Tot dan maakten de
zusters en hun oversten een onderscheid tussen ‘echte’ zusters van Liefde en oblaat-
zusters — Ceylonese, Indiase, Pakistaanse en Congolese meisjes, die de Zusters per
definitie ongeschikt achtten om volwaardig toe te treden. Dat koloniale onderscheid
kwam nu onder druk te staan. Het besef dat er een einde moest komen aan die onge-
lijkheid groeide bij de Zusters zelf, maar ook bij de Afrikaanse en Aziatische kerklei-
ders. Bovendien maakten de overheden in het nieuwe India, Pakistan en Ceylon het
de buitenlandse missionarissen moeilijker om hun werk voort te zetten. In Congo
oefende het zairiseringsbeleid van president Mobutu Sese Seko in de jaren 1960 en
1970 druk uit op de Katholieke Kerk om te afrikaniseren.?®

Ceylon zet de eerste stappen

In 1956 overlegden de belangrijkste oversten in Ceylon en hun zuster-bezoekster, zus-
ter Elisabeth de la Trinité Billiau, over de toekomst van de congregatie op het eiland.
Ze kwamen onder andere tot het besluit dat het systeem van de Oblaatzusters, een
aparte gemeenschap met tweederangszusters die vooral huishoudelijk werk deden
en niet echt opgenomen werden in de congregatie, moest verdwijnen. Dat sommige
Ceylonese vrouwen wél zuster van Liefde konden worden en andere niet (zie 1.2), was
geen houdbare situatie. ‘Wij maken geen onderscheid tussen Zusters’, klonk het nu.?’

Tijden veranderen (1945-vandaag)

Zusters bij hun aankomst
in Belgié na hun viucht
voor het geweld in Congo,
1960.



Zuster Elisabeth de la
Trinité Billiau (midden)
in Galle, jaren 1950.

Zuster Elisabeth de la Trinité Billiau

In 1956 stuurde de congregatie zuster Elisabeth de la Trinité naar Ceylon als zus-
ter-bezoekster, novicemeesteres en districtoverste van Colombo. Van 1929 tot 1933
was ze al een tijdje missionaris geweest in Lahore. Daarna was ze directrice, novice-
meesteres en uiteindelijk overste in het Britse Letchworth geweest.

Haar persoonlijke engagement en haar tussenkomsten versnelden de integratie van
de Oblaatzusters. Zo schreef ze in oktober 1957: ‘Eever since | have come to Ceylon
the Oblate question is uppermost on my mind. To me the very existence seems alien
to our Congregation and to the spirit of our time ... This anomaly of a Congregation
within a Congregation will not be tolerated. We shall be obliged to change.?®

Sowieso liep het systeem op zijn laatste benen. In Ceylon werd kaste in de jaren 1940-
1950 steeds minder relevant als sociaal onderscheidingsmechanisme. Om de armoede
te bestrijden, ontmoedigde de overheid na de onathankelijkheid het kastesysteem. In
1957 werd discriminatie op basis van kaste zelfs illegaal. Ook de Kerk van Ceylon ‘de-
mocratiseerde’: het Vaticaan benoemde aan een razend tempo Ceylonese priesters, bis-
schoppen en zelfs kardinalen. Die zetten op hun beurt missieordes en -congregaties on-
der druk om komaf te maken met discriminatie op basis van nationaliteit of atkomst.?®

Dat alles had al snel gevolgen voor de ZLJM. Er waren sinds de onathankelijkheid
in 1948 nauwelijks oblaatzusters bijgekomen. Het overgrote deel van de Ceylone-
se vrouwen trad toe als volwaardige zuster van Liefde. De laatste oblaatzuster leg-
de in 1953 haar geloften af. Daarna bleef enkel het ‘dringende probleem’ over van de
37 bestaande oblaatzusters.*°

In de loop van 1957 werd er uitgebreid gecorrespondeerd tussen de lokale oversten, de
algemene oversten in Gent en de bisschop van Galle over de afschaffing van het aparte
oblatennoviciaat en de integratie van de Oblaatzusters. De dekolonisatie van Kerk en
samenleving zorgde voor een momentum. Al snel stonden alle neuzen in dezelfde
richting. De oblaatzusters zelf streefden ook naar meer gelijkheid, al weerklinkt hun
stem veel minder in de archieven van de congregatie.®

Hoofdstuk 1.3

Evolutie van het aantal Ceylonese oblaatzusters per jaar, tot aan hun integratie in 1958

50

45

40

&5

30

25

20

1913
1915
1917
1919
1921
1923
1925
1927
1929
1931
1933
1935
1937
1939
1941
1943
1945
1947

De Oblaatzusters van Ceylon

Over de Oblaatzusters is weinig archief bewaard. Dankzij de verslagen van de ge-
sprekken die zuster-bezoekster Elisabeth de la Trinité in 1957 met de oversten in
Ceylon voerde met betrekking tot de integratie van de Oblaatzusters komen we
toch een en ander over hen te weten.

Op dat moment waren er nog 49 oblaatzusters. De jongste was 38, de meesten
waren 50 of ouder. Dat verbaast niet aangezien er sinds 1953 geen nieuwe oblaat-
zusters meer toetraden. De meesten waren van relatief goede komaf. Vaak kwa-
men ze uit katholieke families, op een vijftal oblaatzusters na die wees waren of
zich van het boeddhisme bekeerd had-
den. Ze spraken redelijk goed Engels,
volgens de oversten, en opvallend veel
oblaatzusters kregen best wat verant-
woordelijkheid binnen de congregatie:
ze runden de weeshuizen, gaven les,
beheerden de kantproductie, deden
het onthaal van de kloosters, onderhiel-
den de sacristie .. Andere oblaatzus-
ters — vaak zij van wie de kennis van het
Engels of het opleidingsniveau minder
goed geacht werden — kregen meer uit-
voerende taken, zoals helpen in de keu-
ken, slaapzaal of kantkamer. Sommige
oblaatzusters waren duidelijk gefrus-
treerd over hun ondergeschikte plaats
binnen de congregatie. Zo noteerde de
overste van Ratnapura dat zuster Teresa
‘verbitterd’ was over de ‘minderwaar-
dige positie van een Oblate’. Komende
generaties konden wel toetreden als
volwaardige zuster en hadden ook toe-
gang tot betere opleidingen, zoals die
tot verpleegster.32

Tijden veranderen (1945-vandaag)

1949

1951

1953
1955
1957

Ceylonese oblaatzusters in
Galle bij hun volwaardige
opname in de congregatie,
1958.




Omdat er onrust was bij de oblaatzusters en de witte zusters over de verwachte ver-
anderingen, plande de congregatie een transitieperiode. De algemene oversten von-
den bijvoorbeeld dat het Engels, de spiritualiteit, de opleiding en etiquette van de
oblaatzusters te wensen overlieten, al gaven ze toe dat dat vooral de schuld van de
congregatie zelf was. Een transitieperiode moest dat remediéren.3® De plaatselijke
oversten en zuster-bezoekster Elisabeth de la Trinité waren het daar niet mee eens.
Op 15 oktober 1957 schreven ze naar het algemeen bestuur. Alle bezwaren moesten
opzij worden gezet voor een snelle en volledige integratie. Op 17 december 1957 volg-
de daartoe een verzoekschrift aan Rome.34

De toestemming van de Heilige Stoel kwam er op 5 juli 1958. Op 15 augustus 1958
werden de oblaatzusters feestelijk opgenomen in de congregatie.® Uit het verslag
van zuster Elisabeth de la Trinité over die dag spreekt grote vreugde: ‘It has been a
wonderful day! A dream, a beautiful dream come true, something that seemed impossible
has become reality in such a simple way, one almost wonders where the difficulties lay and
why it was not done long ago!” De oblaatzusters die hun eeuwige geloften reeds hadden
afgelegd, spraken die geloften opnieuw uit als volwaardige zuster van Liefde. Enkele
tijdelijk geprofeste oblaatzusters werden opnieuw geprofest.¢

Moeilijke integratie in Congo
In Congo verliep de integratie van de ondertussen meer dan honderd oblaatzusters
minder vlekkeloos.3” Oblaatzusters waren er onmisbaar in de scholen, dispensaria
en zuigelingenraadplegingen. Net als in Azi€ maakten ze geen gelijkwaardig onder-
deel uit van de congregatie en leefden ze in aparte vertrekken.

Vanaf het einde van de jaren 1940 lanceerden de apostolisch vicarissen in Congo
allerlei voorstellen over de toekomst van de Oblaatzusters. Die vicarissen hadden
de voorbereiding van volwaardige Afrikaanse bisdommen als taak. De zusterge-
meenschappen van de ZLJM hingen af van meerdere apostolisch vicarissen. De op-
lossingen die de kerkelijke overheid voor de situatie van de Oblaatzusters bedacht,
konden dus van regio tot regio verschillen. Bernard Mels, de apostolisch vicaris
van Hoog-Kasai, sprak zich in mei 1958 uit voor het opnemen van de zusters in een
nieuwe, onafhankelijke congregatie, los van de Zusters van Liefde en onder contro-
le van de lokale bisschop. Er waren zo al meerdere nieuwe ‘inlandse’ congregaties
in Congo. Zuster Donat Olivier, de zuster-bezoekster van Kasai, stuurde dat voor-
stel door naar het congregatiebestuur in Gent, maar voegde eraan toe dat vicaris
Mels het aantal oblaatzusters dat liever tot de Zusters van Liefde zou toetreden,
onderschatte. Zij dacht dat ruim 9o procent van de oblaatzusters dat zou willen. De
apostolisch vicaris van Matadi pakte het anders aan. Hij bezocht de oblaatzusters
en legde hen de vraag voor of ze wilden overgaan naar de Zusters van Liefde, dan
wel of ze tot een diocesane congregatie wilden behoren. De meerderheid koos voor
de Zusters van Liefde.®

De congregatie zelf was ook verdeeld over de te kiezen oplossing. Heel wat oblaat-
zusters wilden volwaardig lid worden. Ze kregen de steun van een deel van de zus-
ters ter plaatse, van de Congolese Kerk en van de algemene oversten in Gent.* Dat
andere congregaties al een beter statuut hadden voor hun oblaatzusters, was daarbij

Hoofdstuk 1.3

Evolutie van het aantal Congolese Oblaatzusters per jaar,
tot aan hun integratie in 1959

200
180
160
140
120
100
80
60
40

20

1924
1926
1928
1930
1932
1934
1936
1938
1940
1942
1944
1946
1948
1950

een motivatie. ‘Zoals de andere Europese congregaties in Congo moeten we ons aanpas-
sen aan de moderne tijd en een nieuwe formule vinden’, schreef zuster Marie-Godelieve
Billiau in 1957. Zij maakte als raadszuster deel uit van het bestuur van de congre-
gatie van 1946 tot 1965 en was onder meer verantwoordelijk voor de missies en de
missionarissen. De algemene oversten hadden haar daarom ook met de Congolese
oblatenkwestie belast.4°

De zusters van sommige Congolese huizen, zoals dat van Elisabethville, zagen
de integratie ondertussen als een louter administratieve gelegenheid. Het onder-
scheid tussen beide gemeenschappen was volgens hen al vervaagd. In de praktijk
werkten en leefden ze nauw samen: ‘We zijn klaar om hen op te nemen in ons kloos-
ter, ze bidden nu al samen met ons in de kapelle, ze nemen naast ons plaats in de refter,
tijdens de recreatie, in de slaapzaal.”# Heel wat zusters zagen het feit dat Congolese
vrouwen nu zusters van Liefde wilden worden als het ultieme resultaat van hun
bekerings- en beschavingsijver. Bovendien was de congregatie bezorgd dat Congo-
lese vrouwen bij andere congregaties zouden intreden, terwijl de Zusters hun ar-
beidskracht hard nodig hadden. In Katanga liep de congregatie daardoor effectief
nieuwe kandidates mis die wegens het oblatensysteem van de ZLJM voor een an-
dere congregatie kozen.“?

In het koloniale Congo van de jaren 1950 gold echter nog steeds een strikt onder-
scheid tussen witte kolonisator en zwarte gekoloniseerde. Vanuit hun wit superi-
oriteitsgevoel bleef het voor een deel van de congregatie en sommige apostolisch
vicarissen ondenkbaar dat zwarte oblaatzusters van de ene op de andere dag zuster
van Liefde konden worden. Naar analogie van het Belgische antwoord op de eis tot
onafhankelijkheid van de Congolese elite, pleitten zij voor geleidelijkheid. Pas na ja-
ren van voorbereiding zouden de oblaatzusters klaar zijn om toe te treden. Daarbij
speelden nog steeds racistische vooroordelen. Doordat de oblaatzusters als zwarte
vrouwen 2o gevoelig waren voor hun natuur’ en een gebrekkige opvoeding hadden

Tijden veranderen (1945-vandaag)

1952

1954

1956

1958



Symbolische scéne
van de integratie van
de oblaatzusters in
de congregatie in
Lubumbashi, 1959.

gekregen in ‘heidense of opperviakkig ge-
kerstende milieus’ was het mentaliteits-
verschil met de witte zusters zogenaamd
te groot. Een oplossing die daarom ook
op tafel lag, was de individuele promo-
tie van ‘verdienstelijke’ oblaatzusters tot
volwaardige zusters.*®

Na heel wat discussie en briefwisseling
tussen Gent, de gemeenschappen in
Congo, de apostolisch vicarissen en de
pauselijke delegaat viel uiteindelijk de
beslissing om alle Congolese zusters
te integreren in de congregatie. In de
loop van 1959 en 1960 volgden daartoe
de nodige toestemmingen uit Rome en
konden de oblaatzusters van de ver-
schillende Congolese gemeenschappen
intreden. De ZLJM kregen er zo 120
‘nieuwe’ zusters en 25 novicen bij.4

Op papier waren de oblaatzusters nu
geintegreerd. In de praktijk duurde het
langer voor alle onderscheid verdwenen
was. Binnen sommige huizen bleven Congolese en Europese zusters nog lange tijd
van elkaar gescheiden. Het vergde soms een hele tijd voor Congolezen en Belgen
samen aten en er zowel Congolese als Belgische maaltijden geserveerd werden. Zo
bleven de zwarte zusters in Mikalayi tot in de jaren 1970 apart eten, samen met de
leerlingen van het internaat. Op sommige plaatsen hadden witte zusters het echt
moeilijk om te aarden in de nieuwe ‘gemengde’ gemeenschappen. Zij konden of wil-
den zich niet aanpassen aan samenleven met zwarte vrouwen. Dat ging zo ver dat
sommige witte zusters overgeplaatst moesten worden.“

Tegelijkertijd heerste er ook bij veel zwarte zusters frustratie. De Congolese bis-
schoppen probeerden de Kerk te afrikaniseren. Voor veel zwarte zusters verliep het
afrikaniseringsproces binnen hun eigen congregatie te traag. Witte zusters en hun
Europese referentiekader bleven dominant. Sommige zwarte zusters trokken de
‘sens missionaires’ van een aantal van hun witte collega’s in twijfel. In Katanga liepen
de spanningen in sommige huizen hoog op. Het provincie- en algemeen bestuur zet-
te daarom alles in het werk om een dialoog tussen de twee groepen te starten.*® De
congregatie zou de komende decennia blijven inzetten op het creéren van een meer
internationale sfeer (zie verder).

India en Pakistan: het oblatenstatuut dooft uit
In 1962 maakten de Zusters van Liefde de oblaatzusters uit India en Pakistan zonder
veel interne discussie volwaardig lid van de congregatie. Veel informatie bevatten de
archieven van de congregatie daarover niet. Vermoedelijk verliep de integratie van

Hoofdstuk 1.3

Evolutie van het aantal Indische/ Indiase en Pakistaanse Oblaatzusters per jaar,

tot aan hun integratie in 1962

40
35
30
25
20

1922
1924
1926
1928
1930
1932
1934
1936
1938
1940
1942
1944
1946
1948
1950
1952

de oblaatzusters daar zo vlot omdat het statuut er in de praktijk al grotendeels uit-
gedoofd was, net als in Ceylon. Na de onafhankelijkheid in 1947 kwamen er nog maar
zeven oblaatzusters bij. De laatste was Maryam Theresa Joseph in 1954. De volgende
Indiase en Pakistaanse vrouwen startten hun noviciaat als volwaardige zuster van
Liefde, te beginnen met Mannamplakal Rosamma Sebastian, Kozhimannil Marykutty,
Koikara Teresa en Plakithottil Aleykutty in 1958.47

Ook in India en Pakistan ondervond de congregatie druk van de plaatselijke Katho-
lieke Kerk en de overheden. Bovendien groeide het besef dat de Indiase en Pakis-
taanse zusters de sleutel waren tot een bloeiende congregatie in de toekomst - ze-
ker omdat Europese missionarissen vanaf 1947 moeilijker toegang kregen tot beide
landen. Ook de oblaatzusters twijfelden niet. Samen riepen ze op tot een congrega-
tie zonder onderscheid.“®

—— Een nieuwe Regel

De geest van vernieuwing die na de Tweede Wereldoorlog door de Kerk waaide, bein-
vloedde de Zusters van Liefde van Jezus en Maria op alle vlakken. De Zusters stelden
zich ontvankelijk op voor de vernieuwingsideeén en het door het Tweede Vaticaans
Oecumenisch Concilie, of Vaticanum II, gepropageerde aggiornamento. Al was er ook
aarzeling en terughoudendheid. Het in de praktijk brengen van de vernieuwing was
een lang en complex proces, dat, net zoals in andere congregaties, leidde tot een
hernieuwde dynamiek, spanningen en twijfel. Tot dan toe waren veranderingen in
de religieuze gemeenschappen vooral top-down doorgevoerd door de mannelijke
clerus. De stimulans voor vernieuwing kwam nu weliswaar opnieuw vanuit de ker-
kelijke hi€rarchie, maar de veranderingen vonden eveneens hun oorsprong bij de
vrouwelijke religieuzen zelf. Daarbij daagden ze zelfs bestaande gezagsstructuren en
conventies uit. Vrouwelijke religieuzen droegen na de Tweede Wereldoorlog actief
bij tot de verandering van het religieuze leven.«

Tijden veranderen (1945-vandaag)

1954

1956

1958

1960

1962





