
200 jaar 
Zusters  
van Liefde 
van Jezus  
en Maria

Meer dan



200 jaar 
Zusters  
van Liefde 
van Jezus  
en Maria

DEEL 1 Meer dan

Erfgoedhuis |  
Zusters van Liefde JM



— 5Inhoudstafel

Inhoudstafel
Deel 1 
Meer dan 200 jaar Zusters van Liefde  
van Jezus en Maria

Voorwoord	 7
Een erfenis van geloof 
De reis van de Zusters van Liefde van Jezus en Maria

Algemene inleiding	 9
Het Erfgoedhuis	 10
Een uitdaging van formaat	 11
Leeswijzer	 14

Inleiding	 17

1.1  —  Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)	 19
Van één naar veertien huizen (1803-1836)	 20
Groeien en consolideren (ca. 1836-ca. 1888)	 44

1.2  —  Wereldwijde expansie (1888-1945)	 59
De groeiende congregatie besturen	 61
Expansie in Europa	 69
Op missie in koloniaal Congo, Ceylon en Brits-Indië	 75
Oblaatzuster of Zuster van Liefde?	 97
Groei in onderwijs en zorg in België	 105

1. 3  —  Tijden veranderen (1945-vandaag)	 115
Kerk en staat dekoloniseren	 117
Een nieuwe Regel	 129
Een internationale congregatie (1958-1981)	 143
De missie herdacht: kiezen voor ‘de minste’	 154

Omslagillustratie 	
Zusters tijdens een ontspanningsmoment in Noordwijkerhout (Nederland), 1949.

Illustratie hoofdstuk 1.1
Zusters brengen een eerste bezoek aan het stichtingshuis in Lovendegem,  
na de aankoop in 1953.	

Illustratie hoofdstuk 1.2	
De missie in Khushpur (Pakistan) bij het bezoek van de algemene overste in 1901.

Illustratie hoofdstuk 1.3	
Zusters van de communauteit van Leuven (België), 1962-1963.

Illustratie p. 168
‘Op vlinderjacht’, studieweek voor zusters-leerkrachten in O.L.V.-ten-Doorn in Eeklo, 1954.



— 7Voorwoord

Voorwoord
Een erfenis van geloof. De reis van
de Zusters van Liefde van Jezus en Maria

Naar aanleiding van een richtlijn van het Algemeen Kapittel van 2017 vroeg het  
Algemeen Bestuur van de Congregatie van de Zusters van Liefde van Jezus en  
Maria in overleg met haar Erfgoedcentrum aan een groep onderzoekers – Geheugen  
Collectief – om de meer dan 200 jaar geschiedenis van de congregatie te recon-
strueren vanuit een zowel mondiaal als lokaal perspectief. Op die manier willen we 
de veranderende identiteit van de congregatie onderstrepen, haar historische ziel 
benadrukken en haar wereldwijde apostolische diensten verbinden met haar diepe 
wortels en haar erfgoed.

Beginnend bij de nederige oorsprong van de congregatie beschrijft dit boek nauw-
gezet haar geloofsreis, puttend uit een schat aan historische documenten, persoon-
lijke getuigenissen en steunend op gedegen wetenschappelijk onderzoek. In de loop 
van haar geschiedenis heeft de congregatie aan talloze uitdagingen het hoofd moeten 
bieden, van politieke omwentelingen en maatschappelijke veranderingen tot interne 
beproevingen. Maar dankzij haar veerkracht en een standvastig geloof heeft de con-
gregatie zich aangepast en ontwikkeld, door voortdurend te pionieren, haar missie te 
vernieuwen en de meest kwetsbaren in de samenleving de hand te reiken. Het weer-
spiegelt het kerngeloof van de Zusters in het primaat van God in hun leven, die hen 
roept, verenigt en uitzendt om Gods liefde te openbaren.

Dit boek is een eerbetoon aan de onwrikbare toewijding, ontelbare offers en diepe 
liefde die kenmerkend waren voor de stichter, kanunnik Petrus Jozef Triest, de pio-
niersgroep van zusters en de generaties Zusters van Liefde daarna. Van bij de aanvang 
werkten zij aan een missie van liefdevolle dienstbaarheid aan de mensheid, van het 
verleggen van grenzen en het bouwen van bruggen. Bij het lezen van dit boek ontdek 
je verhalen van moed, opoffering en gedurfd geloof, belangrijke mijlpalen en alle- 
daagse daden van vriendelijkheid, momenten van menselijke beperkingen en kwets-
baarheden, allemaal geweven tot een groot tapijt, de nalatenschap van de congregatie.

Dit is ons verhaal, een geloofserfenis die we moeten uitdragen! Het getuigt van de 
diepe impact die geloof, in combinatie met actie, kan hebben op ons leven en onze 
wereld. Moge het ons inspireren in het vinden van een hernieuwd doel en nieuwe 
kracht in onze missie om onze bijdrage te leveren aan het creëren van een betere en 
gelukkigere wereld – een gemeenschappelijke thuis – voor iedereen!

—  Zr. Lucy Jacob
	 Algemeen Overste



— 9Algemene inleiding

Algemene inleiding

‘Deus caritas est’ – ‘God is liefde.’ Die woorden zijn alomtegenwoordig bij de Zusters 
van Liefde van Jezus en Maria (ZLJM), van de inscriptie op het kruis dat alle zusters 
dragen tot het wifi-paswoord voor gasten. Toen we in 2019 aan dit onderzoek naar 
de geschiedenis van de congregatie begonnen, was het die basisgedachte die we me-
teen meekregen: het verhaal van de congregatie is er een van handelen en bidden, 
van levens geïnspireerd door een diep geloof in de liefde van God. Het boek dat uit 
het onderzoek zou volgen, moest een omvattende geschiedenis van de congregatie 
bieden, van het prille begin in Lovendegem tot de wereldwijde werking van vandaag. 

Het verschijnt in drie talen (Nederlands, Frans en Engels) zodat de huidige genera-
tie zusters wereldwijd het kan lezen. Het boek moest ook aandacht hebben voor die 
diverse achtergronden. Alle maatschappelijke sectoren waarin de Zusters1 ruim twee 
eeuwen lang actief waren, moesten erin aan bod komen. En liefst ook alle plekken 
waar ze een klooster oprichtten. Een kritische houding stond voorop, maar net zo 
goed het besef dat een religieuze congregatie niet zomaar een organisatie of instel-
ling is. Wat de Zusters bewoog en beweegt, is hun geloof in Gods liefde.

Kortom, een complexe taak. Maar een toegewijd, goed samenwerkend team kan ber-
gen verzetten. De dragende krachten van dat team waren Geheugen Collectief, een 
projectbureau van professionele publiekshistorici, en het Erfgoedhuis van de con-
gregatie in Gent. Het Erfgoedhuis werd geleid door Kaat Leeman, in de aanvangsfase 
van het project bijgestaan door An Vandenberghe. In 2024 kreeg het Erfgoedhuis 
Evelien Vanden Berghe als nieuwe directeur. De kennis die Kaat Leeman met de 
jaren over de congregatie opdeed, vulde Geheugen Collectief aan met een intense 
zoektocht in de archieven en de bestaande literatuur. Een belangrijk naslagwerk was 
de publicatie over de Zusters in Zaïre (1891-1991) van de hand van Luc Vints en Zana 
Aziza Etambala.2 

Ook de congregatie zelf deed haar duit in het zakje. Zo konden we een beroep doen op 
wat sommige lokale gemeenschappen zelf al geschreven hadden over hun eigen ge-
schiedenis. Via lokale contactpersonen verkregen we informatie en inzichten in het 
leven, het werk en de religieuze inspiratie van de zusters in Afrika, Azië en Europa,  
vroeger en vandaag. Zij stuurden archiefmateriaal en foto’s op, vulden vragenlijsten 
in en lazen teksten na, en deden dat vaak terwijl hun dagen al ruim gevuld waren 
met de impact van de coronapandemie. De huidige algemene overste, zuster Lucy, 
en haar raadszusters stonden ons bij met raad en daad en stelden pertinente vragen 
bij elke tekst.

We bedanken hier ook graag het KADOC, Documentatie- en Onderzoekscentrum 
voor Religie, Cultuur en Samenleving uit Leuven, dat bij de aanvang van dit project 
de inhoudstafel hielp op te stellen, en in het bijzonder dr. Kristien Suenens, lid van 
de onderzoeksstaf van KADOC, voor haar waardevolle aanvullingen bij de tekst. 
Luc De Munck en Johan Demets danken we voor hun feedback op het hoofdstuk 



— 11—10 Algemene inleiding Algemene inleiding

  Een uitdaging van formaat

Een boekproject als dit moet heel wat valkuilen omzeilen. Om te beginnen is er de 
omvang van de congregatiegeschiedenis. Meer dan twee eeuwen Zusters van Liefde 
omvat het verhaal van honderden huizen en instellingen, duizenden zusters, tien-
duizenden lekenmedewerkers en honderdduizenden leerlingen, patiënten en andere 
mensen aan wie de congregatie zorg en onderwijs verschafte en bij wie ze het katho-
lieke geloof wilde versterken. Een veelheid aan verhalen die zich afspelen in tiental-
len landen met een heel eigen geschiedenis, neergeschreven in kilometers archief. 

Voor de congregatie was het belangrijk dat het boek voldoende aandacht zou hebben 
voor alle plekken op de wereld waar de congregatie actief was. Ook moest er een 
evenwicht zijn tussen de verschillende periodes in de geschiedenis van de congre-
gatie, van het prille begin tot het meer hedendaagse verhaal. En er moest voldoende 
aandacht zijn voor de religieuze inspiratie van de zusters. Het apostolaat van de 
congregatie – de vele activiteiten van de zusters op het vlak van zorg en onderwijs – 
vertrok immers steeds vanuit het christelijke caritasideaal. Dat ideaal leidde tot de 
ambitie om het geloof te verspreiden en katholieke gemeenschappen te creëren en 
te versterken. Het bood zowel de individuele zusters als de congregatie als geheel 
ook kracht en richting voor hun handelen. 

Centraal in dit boek staan de zusters en hun organisatie. Het is hun verhaal, met 
ups en downs. De bijdrage van vrouwelijke religieuzen aan de ontwikkeling van het 
onderwijs en de zorg kreeg vaak weinig aandacht van, of werd zelfs genegeerd door 
historici. Niet alleen binnen de traditionele sociale geschiedenis, maar zelfs door 
genderhistorici. Die laatsten hebben religieuze vrouwen nog maar pas als thema 
ontdekt. Er zijn wel al heel wat gelegenheidspublicaties (vaak naar aanleiding van 
de jubilea van scholen en zorginstellingen), monografieën en licentiaatsverhande-
lingen over allerlei deelaspecten en instellingen waar we voor dit boek uitgebreid 
gebruik van hebben gemaakt. Het bestaan van die studies leidde ertoe dat sommige 
plekken waar de zusters actief waren, meer aandacht krijgen in dit boek dan andere, 
simpelweg omdat de informatie hierdoor al beschikbaar was. Het was binnen het 
kader van dit onderzoeksproject immers niet mogelijk om over elke nog niet onder-
zochte instelling uitgebreid nieuw onderzoek te voeren. We hopen vooral dat het 
boek inspireert om studies op te zetten naar nog meer lokale zustergemeenschap-
pen en instellingen en die zo verder onder de aandacht te brengen. 

Het onderzoeksveld dat nog ontgonnen moet worden, is immens. Er is een gebrek 
aan synthesewerken, kritische analyses en naslagwerken over vrouwelijke religieu-
zen in België en de rest van de wereld. Behalve die ruime blik is er ook nog nood 
aan aandacht voor de ‘dromen, gesprekken en avonturen’ van vele generaties religi-
euze vrouwen.3 In dit boek komen daarvan alvast enkele snippers aan bod, zoals de 
aandacht die we bewust hebben voor de capaciteiten en de impact van individuele 
zusters, en de ontwikkelingsmogelijkheden die de congregatie hun vaak bood. 

Congregaties zoals de Zusters van Liefde speelden een onmisbare maatschappe- 
lijke rol. Een conservatieve reflex en emancipatorische doelstellingen gingen daarbij 
hand in hand. De ZLJM wilden mensen (vooruit)helpen via onderwijs en ziekenzorg, 

over zorg (3.1), Ludwina Degryse voor haar feedback op het hoofdstuk over zorg 
en onderwijs voor mensen met een beperking (3.3). Arthur Chimkovitch, Marieke 
Van Acker en Peter Flynn zorgden voor de vertalingen. Die werden nagelezen door 
zuster Elizabeth Roche en zuster Marguerite Kapinga. Ook de vele vrijwilligers van 
het Erfgoedhuis die hun verhalen over de zusters deelden tijdens de lunch- en kof-
fiepauzes in het Erfgoedhuis, maakten dit tot een beter boek. Een bijzondere ver-
melding is op zijn plaats voor Eddy Coddens, die het digitaliseren van de foto’s voor 
zijn rekening nam.

  Het Erfgoedhuis

Terugblikken op haar verleden is niet nieuw voor de congregatie. De Zusters van 
Liefde van Jezus en Maria hebben al sinds het midden van de 20ste eeuw veel inte-
resse voor hun eigen geschiedenis. Dat proces begon tijdens de vernieuwingskapit-
tels van de congregatie naar aanleiding van het Tweede Vaticaans Concilie (1962-
1965). Die vormden een uitgelezen moment om te herbronnen, en dat betekende 
onder andere teruggrijpen naar de inspiratie van de stichters. Ook in 2003, naar 
aanleiding van het tweehonderdjarige jubileum van de congregatie, werd er gevierd, 
maar ook heel wat historisch onderzoek verricht.

Zuster Kathelijne Vanspeybroeck was vanaf 1976 verantwoordelijk voor het archief 
van de congregatie, op dat moment nog vooral voor intern gebruik. Vanaf 1984 kreeg 
zij een medewerkster, Kaat Leeman, die in 1997 hoofd van het archief van de con-
gregatie werd. In samenwerking met KADOC zette de congregatie een professionele 
archiefwerking op poten in het moederklooster in Gent. De voorbije dertig jaar is die 
werking uitgegroeid tot een publieksgericht Erfgoedhuis.

Het moederklooster in Gent was de plek waar generaties vrouwen Zuster van Liefde 
werden. Het was de plek ook waar de stichter, Petrus Jozef Triest, woonde, leiding-
gaf aan de groeiende congregatie en de zusters inspireerde. En waar hij overleed. 
Vandaag bewaart en vertelt het Erfgoedhuis | Zusters van Liefde er de geschiede-
nis van de congregatie en haar realisaties in onderwijs en zorg. De actieve congre-
gatie liet heel wat erfgoedsporen na. Het Erfgoedhuis beheert die collecties: archief,  
bibliotheek, objecten en beeld & geluid. In de archiefsectie bevinden zich de archieven 
van het algemeen bestuur, van de provincies en van lokale zustergemeenschappen. 
Er zijn ook (vaak uitgebreide) archieven van de instellingen van de congregatie aan-
wezig. De beeldcollectie is uniek en bevat honderdduizenden foto’s, glasplaten, dia’s, 
negatieven en albums. De oudste beelden dateren uit het midden van de 19de eeuw. 
De erfgoedbibliotheek telt ruim 5000 volumes, van de vroege 18de eeuw tot vandaag. 
Tot slot is er een merkwaardige en heel aantrekkelijke reeks objecten. Zij vormen een 
materiële getuige van de uiteenlopende activiteiten en het leven van de zusters. 

Vandaag zet het Erfgoedhuis bewust en actief in op projecten als ‘Erfgoed & Welzijn’.  
De focus op zorg, die in het DNA van de congregatie zit, wordt ook door het Erf-
goedhuis hoog in het vaandel gedragen. De collecties die tot stand kwamen door 
de activiteiten van de zusters als zorggevers en religieuzen en het Erfgoedhuis zelf 
worden nu opnieuw gebruikt om het welzijn van diverse doelgroepen te verbeteren.



— 13—12 Algemene inleidingAlgemene inleiding

Ook binnen de congregatie zelf zijn niet alle stemmen even goed vertegenwoordigd. 
Een archief van een organisatie zoals de ZLJM weerspiegelt de veranderende interne 
machtsverhoudingen. Het zijn voornamelijk de mensen aan de top van wie docu-
menten bewaard zijn gebleven. Tijdens de 19de en een stuk van de 20ste eeuw klinkt 
de stem van de mannelijke oversten en kerkelijke leiders disproportioneel luid. In 
die mate dat het soms moeilijk is om de standpunten van de zusters zelf te recon-
strueren. Daarnaast zijn het voornamelijk de stemmen van zusters in leidinggevende 
functies die weerklinken: plaatselijke oversten, novicemeesteressen, raadszusters … 
Die waren tot het einde van de jaren 1960 uitsluitend Europees. Een belangrijk ge-
volg daarvan is dat de stem van Congolese, Sri Lankaanse en Indiase zusters, die  
decennialang als ‘inlands’ bestempeld werden, amper te horen is. Tot zij, aan het 
einde van de 20ste eeuw, de zusters werden die de congregatie besturen en dragen. 
Het archief van de congregatie bevat soms kritische stemmen van binnen de organi-
satie zelf, bijvoorbeeld over de vernieuwingen in de tweede helft van de 20ste eeuw. 
Het geeft echter weinig inzicht in eventuele kritiek van buitenaf. De postkoloniale 
kritiek van tijdgenoten en historici op de Katholieke Kerk en specifiek op de kolo- 
niale rol van religieuze congregaties, zoals de Zusters van Liefde, namen we daarom 
– via de bestaande literatuur – wel op.

De laatste valkuil is een bekende voor iedereen die geschiedenis schrijft. Hoe dich-
ter we bij vandaag kwamen, hoe moeilijker het was om voldoende afstand te hou-
den, hoofd- van bijzaken te scheiden en conclusies te trekken. Ongetwijfeld zullen 
de historici die het verhaal van drie eeuwen Zusters van Liefde gaan schrijven heel 
anders kijken naar de evolutie van de congregatie in de vroege 21ste eeuw. Met het 
verleden ben je nooit klaar. Dat de congregatie binnen honderd jaar nog even dy-
namisch is als vandaag en even kritisch naar haar verleden kan kijken, wensen we 
haar van harte toe.

maar deden dat vanuit een bepaald maatschappelijk en ideologisch kader, waardoor 
hun werking vaak een behoudsgezinde impact had. In elk geval zouden honderden 
onderwijsinstellingen, ziekenhuizen en sociale en pastorale initiatieven het niet ge-
red hebben zonder de duizenden, veelal onbetaalde zusterhanden. Ook de professi-
onalisering van zorg en onderwijs is deels op het palmares van de religieuze congre-
gaties te schrijven, als pioniers in onder meer de psychiatrie en de zorg voor mensen 
met een visuele of auditieve beperking. De bestaande geschiedschrijving ziet daarbij 
de vrouwelijke bijdrage meer dan eens over het hoofd. Tot slot is het belangrijk om 
niet alleen hun bijdrage een plaats te geven, maar ook om de kerkelijke, politieke, 
sociaal-culturele en economische context waarin ze dat deden te duiden. 

Op één vlak had de geschiedschrijving wel veel aandacht voor de bijdrage van de 
congregaties: hun rol in het verspreiden van het katholieke geloof en de evolutie van 
het christendom tot wereldgodsdienst. Daarbij werd in vroegere werken de impact 
van de missiecongregaties overschat. Vandaag schrijven historici de razendsnelle 
verspreiding van het christendom tijdens de 19de en 20ste eeuw in missiegebieden 
zoals Azië en vooral Afrika, voornamelijk toe aan de gelovigen die zich het christen-
dom eigen maakten. 

We kunnen in dit boek geen antwoord bieden op de vraag wat de invloed was van het 
werk van vrouwelijke religieuzen zoals de Zusters van Liefde op de ontwikkeling van 
de welvaartsstaat in Europa en de evolutie van zorg en onderwijs in het Zuiden. We 
kunnen wel de concrete bijdrage van deze ene congregatie een plaats geven. We ana-
lyseren wat de Zusters van Liefde deden en wilden doen en waarom. We kijken naar 
de keuzes die de congregatie maakte binnen verschillende en veranderende wereldlij-
ke en religieuze contexten en hoe andere instanties, de kerkelijke en wereldlijke over-
heden, hen inzette om door hen vastgestelde problemen op te lossen. De congregatie 
was op veel vlakken autonoom, maar ze maakte ook deel uit van een ruimer, kerkelijk 
geheel, waarbinnen een mannelijke hiërarchie de macht in handen had. 

Dit boek is voornamelijk gebaseerd op de archieven van de Zusters van Liefde zelf. 
Daardoor zijn er stemmen die in dit boek weinig of niet aan bod komen, met name 
die van de honderdduizenden mensen bij wie de zusters het katholieke geloof wil-
den aanbrengen of versterken en aan wie ze onderwijs en zorg verschaften. Ook ont-
breken de stemmen van de tienduizenden lekenmedewerkers en van de organisaties 
en overheden met wie de congregatie samenwerkte, of botste. 

Dit boek vertelt dus sowieso slechts een deel van het verhaal. Sommige thema’s ko-
men daardoor niet aan bod, en soms is dat problematisch. Fysiek en verbaal geweld 
tegen kinderen en psychiatrische patiënten in het verleden, de wantoestanden van 
het koloniale regime en binnen de Kerk, zoals seksueel misbruik en kinderroof … 
Van schandalen en wanpraktijken die in het verleden in de doofpot zijn gestopt, zijn 
er amper sporen te vinden in de archieven. Om dat soort belangrijk onderzoek te 
doen, zijn stappen nodig die we binnen de context van dit project niet konden zet-
ten, zoals interviews met getuigen en slachtoffers, en archiefonderzoek – voor zover 
bewaard en toegankelijk – bij gerechtelijke instanties. Er is met andere woorden 
nog heel wat werk voor de boeg. Dit boek kan en wil als historisch overzicht wel een 
vertrekpunt zijn voor dergelijk onderzoek. 

Alle landen waar de  
ZLJM actief waren 
of zijn, aangeduid in 
donkerblauw, 1803 - 2023



— 15—14 Algemene inleiding Algemene inleiding

al onderwijzend, zorgend of ‘beschavend’, met anonieme mensen van kleur in een 
passieve, stereotype bijrol. Die afbeeldingen ontstonden in een koloniale context, 
en moesten het thuisfront overtuigen van het koloniale project. Ze illustreren een 
primitiviteit die vooral in westerse hoofden bestond.

Bij de foto’s die de gevolgen van oorlog en uithongering tonen, hebben we soms ge-
twijfeld of we ze wel zouden opnemen. Maar ze zijn deel van het verleden van de con-
gregatie. We adviseren de lezer vooral bij het laatste hoofdstuk van het tweede boek-
deel rekening te houden met de aanwezigheid van gevoelige beelden en verhalen. 

Behalve de vele afbeeldingen die op een andere manier het verleden van de congre-
gatie vertellen, bevat dit boek ook heel wat kaderteksten. Die vertellen meer in detail 
over bijzondere Zusters van Liefde en over opmerkelijke aspecten en momenten in 
het zusterleven – van de eerste dagen als kandidaat-zuster in het Gentse moederhuis 
tot de manieren waarop een overleden zuster werd herdacht door haar gemeen-
schap. In die kaderstukken zet het boek ook verschillende objecten uit het congrega-
tieverleden in de kijker. Die voorwerpen, allemaal bewaard in het Erfgoedhuis, zijn 
bijzondere getuigen van de rijke materiële cultuur van de congregatie. Ze bieden een 
unieke inkijk in het leven en de identiteit van de Zusters van Liefde.

Wie tot slot benieuwd is naar alle plaatsen waar de Zusters van Liefde in hun meer 
dan tweehonderdjarige geschiedenis aanwezig waren, kan terecht op de website van 
het Erfgoedhuis: www.erfgoedhuis-zljm.org. Daar is onder meer een lijst te vinden 
met alle gemeenschappen van de congregatie wereldwijd, van 1803 tot vandaag, van 
Lovendegem tot Legazpi.

—  De auteurs, 
	 Hannelore Vandebroek, Stijn Knuts, Bas De Roo  
	 en Veronique Van Humskerke (Geheugen Collectief)  
	 en Kaat Leeman (Erfgoedhuis ZLJM)

  Leeswijzer

Het verhaal van deze congregatie in een heldere structuur gieten, was een uitdaging. 
Om de chronologische evolutie de thematische rijkdom niet te laten overschaduwen 
(en omgekeerd), kozen we voor een gemengde structuur, met drie boekdelen. 

Het eerste deel – Meer dan 200 jaar Zusters van Liefde – illustreert de ontwikkeling 
van de congregatie door de tijd heen. We behandelen dat chronologische verhaal in 
drie grote periodes: van de stichting in 1803 tot 1888, van de late 19de eeuw tot aan 
de Tweede Wereldoorlog, en van de naoorlogse periode tot vandaag. Daarbinnen 
komt telkens de algemene organisatie van de congregatie aan bod, haar voornaamste 
werkingsgebieden en apostolaatswerken en hoe die tot stand kwamen. We kijken 
ook naar de manier waarop de congregatie omging met veranderingen in Kerk en 
samenleving, zoals de plaats van vrouwelijke religieuzen binnen die Kerk en de in-
ternationalisering van de Kerk.

De volgende twee delen duiken op thematische wijze dieper in dat brede verhaal. In 
deel twee – Leven als Zuster van Liefde – proberen we in de hoofden en harten van 
de Zusters van Liefde te kijken. Hoe was het om zuster te worden en te zijn in de 
19de en 20ste eeuw, eerst in Europa en daarna daarbuiten, en hoe leefden de zusters 
samen als kloostergemeenschap? We wijden hoofdstukken aan het spirituele leven 
van de zusters, aan hun dagelijkse leven binnen (en buiten) de kloostermuren en 
aan de vorming en opleiding van jonge vrouwen tot Zuster van Liefde. Omdat de 
wereld ondertussen niet stilstond, sluit een tijdlijn met markante gebeurtenissen – 
oorlogen en rampen waar de zusters bij betrokken waren – dit deel af. Samen geven 
deze hoofdstukken een inkijk in de evolutie van het religieuze leven: vol structuur 
en traditie, maar ook divers en dynamisch. 

Het derde en laatste deel – Handen uit de mouwen: het apostolaat van de Zusters van 
Liefde – zoomt in op het apostolaat van de congregatie. Door hun werken brengen 
de Zusters van Liefde al twee eeuwen lang Gods liefde in de praktijk. Kinderen en 
jongeren, zieken, armen en verdrukten … waren daarbij de voornaamste doelgroe-
pen. We wijden hoofdstukken aan de zorg voor lichamelijk en geestelijk zieken, de 
bijzonder diverse onderwijsinitiatieven van de congregatie, haar zorg voor mensen 
met een beperking en de vele vormen van sociaal apostolaat. Van oud tot jong, van 
Afrika en Azië tot Europa. 

Dit boek is rijkelijk geïllustreerd. De honderden foto’s zijn slechts een fractie van 
wat het Erfgoedhuis bezit. Ondanks die enorme hoeveelheid afbeeldingen botsten 
we tijdens de beeldresearch op belangrijke lacunes en problemen. Er is heel veel 
wat de foto’s niet tonen, als gevolg van de koloniale, racistische en elitaire omge-
ving waarbinnen ze tot stand kwamen. Bovendien is de diversiteit van de foto’s vrij 
beperkt. Zo zijn er erg veel portretten van individuele prominente zusters en over-
sten, naast groepsfoto’s waarop we enkel de prominente (Europese) zusters kunnen 
identificeren. De foto’s tonen veel vaker poserende zusters en hun gebouwen dan 
hun dagelijkse activiteiten en de mensen met wie ze werkten. Foto’s die wel de werk-
vloer lijken te tonen, zijn vaak geënsceneerd: ze werden gemaakt om een bepaald 
beeld over te brengen. Typisch zijn foto’s met een Europese zuster in de hoofdrol, 

1	 We schrijven in deze publicatie Zusters en Zusters van Liefde met een hoofdletter wanneer het de 
congregatie als organisatie of het congregatiebestuur betreft. We schrijven zuster of zusters met een kleine 
letter indien het individuele (of een groep individuele) zusters betreft.

2	 VINTS en ZANA AZIZA ETAMBALA, 100 jaar Zusters van Liefde J. M. in Zaïre 1891–1991.

3	 SUENENS, ‘Eén man, duizend vrouwen. De ursulinen van Tildonk’, 40.



— 17Inleiding

Inleiding

In 1803 stichtte priester Petrus Jozef Triest een nieuwe congregatie van vrouwelijke 
religieuzen op het Vlaamse platteland, de Zusters van Liefde van Jezus en Maria. Op 
minder dan honderd jaar tijd groeide de bescheiden gemeenschap uit tot een zeer 
grote congregatie, actief in onderwijs en zorg. Vanaf het einde van de 19de eeuw 
richtten de ZLJM ook gemeenschappen en instellingen in het Verenigd Koninkrijk 
en Nederland op, en vooral in het door Europa gekolonialiseerde Afrika en Azië. In 
de tweede helft van de 20ste eeuw maakte de congregatie opnieuw grote wijzigingen 
door: de dekolonisatie en de veranderingen binnen de Kerk zorgden voor een gron-
dige herdenking van hoe de zusters gelovend in de wereld wilden staan. 

Dit boekdeel belicht de geschiedenis van de congregatie, opgedeeld in drie periodes. 
De eerste periode – van 1803 tot 1888 – is er een van enorme groei binnen België. 
Van een klein huis met enkele zusters in 1803 groeide de congregatie tegen 1888 uit 
tot maar liefst 28 huizen en meer dan 660 zusters. Gelijktijdig met die kwantitatieve 
groei professionaliseerde de werking van de congregatie en kreeg haar apostolaat 
een duidelijke invulling, met een grote toewijding aan het onderwijs en de zorg.

In 1888 zetten de Zusters van Liefde hun eerste stappen buiten België. Ten noorden 
van Manchester openden ze Hollymount: een tehuis voor katholieke weeskinderen. 
Het was de start van een wereldwijde expansie, die zich razendsnel voltrok. In de 
jaren 1890 werden de Zusters actief in Congo (1891), Ceylon (1896) en Brits-Indië 
(1897). Elke nieuwe locatie bracht nieuwe uitdagingen met zich mee, waardoor de 
Zusters hun werking, de invulling van hun apostolaat en hun relatie tot gelovigen, 
niet-gelovigen en hun omgeving meer dan eens moesten herdenken. Een belangrijk 
vraagstuk was het toetreden van niet-Europese vrouwen tot de congregatie.

De derde periode – vanaf 1945 – was er eveneens een met talrijke uitdagingen.  
Vaticanum II, de kerkvergadering die plaatsvond tussen 1962 en 1965, zorgde voor 
heel wat veranderingen in het kloosterleven van vrouwelijke religieuzen, in hun 
omgang met elkaar en met de wereld. De dekolonisatie had een grote impact op de 
activiteiten van de Zusters in (voormalige) gekoloniseerde gebieden. Zusters uit 
Afrika en Azië verwierven een gelijkwaardige plaats in de congregatie én in het con-
gregatiebestuur. In Europa seculariseerde de samenleving en moest de congrega-
tie leren omgaan met een sterk teruglopend aantal zusters en met een toenemend 
belang van leken in hun zorg- en onderwijsinstellingen. De congregatie kent in de 
21ste eeuw een blijvende bloei in Afrika en Azië, zowel op het vlak van activiteiten 
als van roepingen. 



— 19—18

Van kleine  
gemeenschap 
tot gevestigde 
waarde

HOOFDSTUK 1.1

1803-1888



— 21—20 Hoofdstuk 1.1

Het 19de-eeuwse België vormt de historische context waarbinnen de Zusters van 
Liefde ontstonden en hun eerste stappen zetten in het onderwijs en de zorg, twee 
domeinen die de kern van het apostolaat van de congregatie zouden gaan vormen. 
Dit hoofdstuk werpt licht op de ontstaansredenen en de begindecennia van de  
Zusters van Liefde. 

  Van één naar veertien huizen (1803-1836)

Wie vandaag door de straat Appensvoorde in het Vlaamse dorpje Lovendegem rijdt, 
ziet op nummer 7 een oud, goed onderhouden langgevelhuis. Op 4 november 1803 
hing hier een bijzondere sfeer: vroom, ingetogen en vol verwachting. Na een misvie-
ring in de parochiekerk van Lovendegem waren drie vrouwen naar dit huis getrok-
ken. Ze gaven het een nieuwe naam, Onze-Lieve-Vrouw ter Engelen, en maakten er 
hun thuis van. De priester die hen begeleidde, was trots. Eindelijk had hij zijn droom 
gerealiseerd: het oprichten van een nieuwe congregatie.1 

  Ontstaan in revolutionaire tijden

Wie waren deze drie vrouwen en waarom kozen ze voor een religieus leven in het 
landelijke Lovendegem? Wie was die priester en waarom vond hij dat er nood was 
aan een nieuwe congregatie? De weg die naar Appensvoorde leidde, was lang en ging 
over moeilijk terrein. De Katholieke Kerk had in de voorgaande decennia immers 
een diepe crisis doorgemaakt.

Stichtingshuis van de 
Zusters van Liefde in 

Lovendegem, 1903.

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

De Kerk onder vuur
De late 18de en vroege 19de eeuw kenden tal van omwentelingen en revoluties, die in 
de Zuidelijke Nederlanden (het latere België) een zware impact hadden. Wereldlijke 
machthebbers probeerden de rijkdom en macht van de Kerk in te perken. Al in de 
jaren 1780 oefende de Oostenrijkse keizer Jozef II, die ook over de Zuidelijke Neder-
landen regeerde, steeds meer controle uit over de kerkelijke instellingen in zijn rijk. 
Vanaf 1781 liet hij zelfs alle ‘nutteloze’ contemplatieve kloosters en abdijen, die geen 
rol speelden in de gezondheidszorg of het onderwijs, sluiten en hun bezittingen  
verbeurdverklaren.2 

De verlichte despoot was echter klein bier vergeleken met de Franse revolutionairen 
die na hem kwamen. Toen die in 1794 de Zuidelijke Nederlanden bezetten, openden 
ze een frontale aanval op de macht van de Kerk. Meteen trokken ze langs kerken 
en kloosters om religieuze kunstwerken in beslag te nemen, bouwden ze sommi-
ge kerkgebouwen om tot tempels van de Rede en schaften ze processies af. Na de 
annexatie van de Zuidelijke Nederlanden bij Frankrijk in oktober 1795, focuste het 
Franse bestuur op de religieuze ordes en congregaties. De grote meerderheid van de 
religieuze instituten werd in de daaropvolgende jaren opgeheven, hun abdijen en 
kloosters gesloten. In 1797 volgde de volledige scheiding van Kerk en staat: priesters 
moesten een eed van trouw aan de Republiek afleggen, en later een eed van haat aan 
het koningschap. Op de parochies na werden alle kerkelijke instellingen opgeheven. 
Hun bezittingen kwamen in handen van de staat.3

De politieke, sociale en economische macht van de Kerk kreeg zware klappen. Pries-
ters werden gearresteerd vanwege hun verzet tegen de eed van haat, of werden door 
gelovigen gemeden of beschimpt omdat ze de eed wél hadden afgelegd. Duizenden 
religieuzen stonden op straat. Pas in 1801 kwam er beterschap. Keizer Napoleon en 
paus Pius VII sloten toen een ‘concordaat’, een overeenkomst waarmee de Kerk in de 
Franse gebieden weer meer ademruimte kreeg. Bisdommen werden opnieuw actief, 
kerkklokken mochten weer luiden en priesterseminaries gingen weer open.4 Maar 
business as usual was het allerminst. De 
Kerk was haar bevoorrechte positie uit 
het ancien régime (de periode van de 
middeleeuwen tot aan de Franse Revolu-
tie in 1789) kwijt, de seculiere staat had 
de bovenhand. 

Priester met een plan
In die precaire situatie wilde een pries-
ter uit Brussel een nieuwe religieuze 
gemeenschap stichten in zijn kersverse 
parochie in Lovendegem. Petrus Jozef 
Triest was in 1786 tot priester gewijd 
en was gevormd door de moeilijke ja-
ren onder het Franse bewind. Hij zag 
armoede als de grondoorzaak van veel 
problemen en was gemotiveerd om daar 

Portret van de Gentse 
bisschop Etienne Fallot 
de Beaumont, door 
Pierre Van Huffel, 1807. 
De rechterhand van de 
bisschop rust op het 
manuscript van de eerste 
Regel van de congregatie. 
(Collectie Bisdom Gent)



— 23—22

iets aan te doen. In zijn vorige parochie, in het stadje Ronse, had hij al geprobeerd 
om een gemeenschap van vrome vrouwen te stichten die armenonderwijs kon ver-
strekken, maar daar was hij toen niet in geslaagd.5

Nadat hij door de nieuwe Gentse bisschop, Etienne Fallot de Beaumont, was be-
noemd tot parochiepriester van Lovendegem en zich er op 26 maart 1803 officieel 
had geïnstalleerd, zette de toen 43-jarige Triest zich ook daar in om de armoede te 
bestrijden. In zijn zondagse preken fulmineerde Triest tegen het zedenverval in het 
dorp en riep hij op tot vroomheid onder zijn parochianen, vooral kleine boeren en 
textielwerkers. Door een religieuze gemeenschap op te richten, wilde hij hun daarbij 
de nodige ondersteuning geven.

De gemeenschap was een van de weinige congregaties die in deze jaren ontstond. 
Ze vervulde een pioniersrol in de heropleving van het kloosterleven na de Franse 
Revolutie. Petrus Jozef Triest zou tot aan zijn dood in 1836 de sleutelfiguur blijven 
in de nieuwe stichting.6

Voor Triest hing een sterk geloof samen met concrete liefdadigheidsacties. Hij deed 
dat vanuit het idee van de caritas, waarbij de mens door te zorgen voor noodlij-
denden zijn liefde voor God toont en dichter bij de religieuze volmaaktheid komt. 
Die onvermoeibare liefdadigheid moest bovendien een dam opwerpen tegen moreel 
verval en zo de plaats van het geloof in de samenleving veiligstellen.7 Die idee staat 
nog altijd centraal bij de ZLJM, voor wie Deus caritas est (God is liefde) de belang-
rijkste zendingsboodschap is. 

 
Spiritueel ondernemer: Petrus Jozef Triest 

Petrus Jozef Triest werd op 31 augustus 1760 geboren in een familie van gegoede 
Brusselse ambachtslui. Na zijn studies aan de universiteit van Leuven trok hij naar 
het grootseminarie van Mechelen. Hij was niet de enige Triest die voor de Kerk 
koos. Meerdere van zijn broers werden ook priester.

In 1786 werd Triest gewijd. In zijn eerste priesterjaren bediende hij als onderpastoor 
parochies in Mechelen en omgeving, waar hij zich engageerde voor het armenon-
derwijs en de ziekenverpleging. Dat laatste bekocht hij bijna met zijn leven toen hij 
zelf ziek werd tijdens een tyfusepidemie. 

Triest zette zijn eerste stappen als priester in een moeilijke tijd. Het revolutionaire  
Franse bewind in de Zuidelijke Nederlanden zorgde – vooral in de periode tussen 
1794 en 1801 – voor een antiklerikaal klimaat. De gevolgen daarvan ondervond 
Triest vooral toen hij in 1797 pastoor werd in Ronse. Omdat hij weigerde trouw te 
zweren aan de Franse Republiek, leefde hij ondergedoken. Pas na het concordaat 
(1801) kon hij zijn ambt openlijk uitoefenen.

In 1803 plaatste het bisdom hem over naar Lovendegem, waar hij de Zusters van Lief-
de stichtte. Twee jaar later trok hij met de Zusters naar Gent. Samen speelden ze er 
een sleutelrol in de stedelijke zorginstellingen. Triest bleef voortdurend op zoek naar 
nieuwe antwoorden op sociale noden. In 1807 stichtte hij de Broeders van Liefde, die 
zich specialiseerden in de geestelijke gezondheidszorg voor mannen, in 1823 richt-
te hij de Broeders van Sint-Jan de Deo op voor de thuisverpleging van zieken. Aan 

Hoofdstuk 1.1

het einde van zijn leven richtte hij nog 
een nieuwe congregatie op, de Zusters 
Kindsheid Jesu. Bovendien was Triest 
nauw betrokken bij andere vormen van 
katholieke liefdadigheid. Zo stichtte hij 
in 1806 de Société de Charité maternel-
le, een liefdadigheidsorganisatie voor 
welgestelde lekenvrouwen die arme 
vrouwen hielp tijdens en na hun zwan-
gerschap. 

Als overste van drie congregaties leidde 
Triest een actief leven. Hij was voortdu-
rend bezig met de organisatie van zijn 
religieuzen, met nieuwe stichtingen 
en met het onderhandelen met lokale 
overheden. Vanaf 1815 behoorden de 
Zuidelijke Nederlanden niet meer tot 
het Franse Rijk, maar tot het Verenigd 
Koninkrijk der Nederlanden. Ook die 
staat voerde een antikerkelijke politiek, 
waardoor Triest zijn congregaties nog 
steeds moest verdedigen tegen over-
heidsbeperkingen. Met succes: toen 
België in 1830 onafhankelijk werd, had-
den zijn congregaties zich al verankerd 
in het zorg- en onderwijslandschap. 

In juni 1836 werd de 75-jarige kanunnik 
onwel tijdens een wandeling in de tuin 
van het klooster van Terhagen in Gent. 
Hij stierf er op 24 juni.8

 
 
Triest plaatste zich met zijn focus op caritas op de lijn van zijn grote spirituele voor-
beeld, Sint-Vincentius a Paulo. Die 17de-eeuwse Franse heilige was uitgegroeid tot een 
toonbeeld van actieve christelijke liefdadigheid voor de armen en de zieken. In 1633 had 
hij samen met Louise de Marillac de Filles de la Charité opgericht, een gemeenschap van 
religieuze vrouwen die in de armen- en ziekenzorg werkten. Triest was niet de enige 
die geïnspireerd was door Sint-Vincentius. Al vanaf de tweede helft van de 17de eeuw 
ontstonden er in de Zuidelijke Nederlanden religieuze gemeenschappen van vrouwen 
die op een soortgelijke manier actief waren in de zorg of het onderwijs. In de universi-
teitsstad Leuven vormde zich aan het einde van de 18de eeuw een groep priesters die 
in vincentiaans geïnspireerde religieuze gemeenschappen voor vrouwen een oplossing 
zagen voor de zorg- en onderwijsproblematiek in hun parochies. Hoewel Triest geen 
deel uitmaakte van die groep, was hij vermoedelijk bekend met hun ideeën.9 

Dat Sint-Vincentius een grote inspiratiebron was voor veel congregaties, had zowel 
spirituele als praktische redenen. De monastieke of contemplatieve religieuze ordes 
hadden zwaar geleden onder het Franse bewind. Ook na het concordaat van 1801 

Portret van Petrus Jozef 
Triest door Charles Picqué, 
1834.

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)



— 25—24

bleven strikt contemplatieve stichtin-
gen ongewenst. ‘Hospitaalcongregaties’, 
religieuze gemeenschappen met een 
‘nuttig’, sociaal doel, werden meer geto-
lereerd en kregen vanaf 1809 een offici-
eel statuut. Ze vulden immers de leemte 
op die in de gezondheids- en armenzorg 
was ontstaan door het afschaffen van 
bestaande kerkelijke voorzieningen.10 

In Lovendegem had Triest al snel suc-
ces. Hij maakte de lokale Armenkamer 
enthousiast voor zijn ideeën en kreeg 
van hen het geld om een huis te huren 
aan de Noense Wegel. Hij overtuigde 
enkele vrouwen uit de omgeving om er 
hun intrek te nemen. Zijn eerste ‘help-

ster’ was Maria Lammens, een 31-jarige, nauwelijks geletterde vrouw die in de lente 
van 1803 besloot om de priester te volgen. In de maanden daarna kreeg ze het gezel-
schap van twee andere vrouwen: Catherina Wieme uit Lovendegem, die door Triest 
overtuigd geraakte tijdens zijn catechismuslessen voor volwassenen, en de 45-jarige 
Maria-Anna Convent uit Mechelen.11 

De vrouwen leefden in een huis met weinig faciliteiten en hadden nauwelijks geld 
om in hun onderhoud te voorzien. Ze begonnen met een gratis dorpsschooltje, 
hoewel dat niet vanzelfsprekend was. De eerste zusters waren zelf nauwelijks ge-
schoold. Ook toen hun aantal kort daarna toenam, was de helft nog analfabeet. Het 

De Heilige Vincentius 
door Eduard Wallays, 

19de eeuw. Rechts van 
Vincentius staan enkele 

dochters van Liefde.

Hoofdstuk 1.1

Doodsprentje van zuster 
Maria Lammens, de eerste 

zuster van Liefde, 1842.

doel van het schooltje was echter vooral het geloof te versterken. Triest gaf zelf les 
in de catechismus, terwijl de vrouwen dienstdeden als opzichters en de kinderen 
onderrichtten in praktische vaardigheden zoals naaien en in lezen en schrijven, voor 
zover ze dat zelf konden.12 

Ondanks de beperkte middelen groeide de onderneming, met dank aan het goede 
netwerk van Triest. Caroline-Françoise-Joseph Limnander, telg van een rijke Gentse 
familie met een buitenverblijf in Lovendegem, raakte onder de indruk van het werk 
van Triest en zijn zusters. Om hen te steunen, voorzag ze hen van een nieuwe woning. 

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

Pagina van het eerste 
professieboek uit 1804 met 
de handtekeningen van 
de allereerste zusters. Drie 
van hen tekenden met 
een kruisje omdat ze niet 
konden schrijven.



— 27—26

Ze kocht het huis op Appensvoorde, een 
ruime tweewoonst met vijf kamers, en 
liet de zusters er gratis in verblijven.13 
Om een beetje geld te verdienen, spin-
den de vrouwen, net zoals zovelen in het 
dorp, tijdens hun vrije uren vlas. Omdat 
dat weinig opbracht, vroeg Triest hulp 
aan de lokale handelaar Francis De  
Mayere om hun opbrengsten te verbete-
ren. Het was het begin van een levenslan-
ge vriendschap met de handelaar, die la-
ter als Triests secretaris nauw betrokken 
was in veel van diens ondernemingen.14 

De nieuwe infrastructuur op Appens-
voorde zette Triest ertoe aan om de nog 
informele leefgemeenschap van vrome 
vrouwen een permanent karakter te ge-
ven. Op zijn vraag keurde de Gentse bis-
schop op 4 november 1803 de stichting 

goed van de ‘Dochters van Liefde van Onze-Lieve-Vrouw ter Engelen’. Ze waren daar-
mee een van de eerste nieuwe stichtingen volgens het canonieke recht sinds de Franse 
opheffing van de kloosters. Diezelfde dag namen de drie vrouwen hun intrek in hun 
nieuwe thuis op Appensvoorde om er aan hun vorming tot volwaardige zusters te be-
ginnen. De stichtingsdatum van de congregatie, 4 november, is overigens geen toeval. 
Het is de feestdag van de heilige Carolus Borromeus, een 16de-eeuwse kerkvernieuwer 
die Triest bewonderde. Borromeus’ inzet voor de zieken en armen van zijn thuisstad 
Milaan was symbolisch voor het type gemeenschap dat Triest voor ogen had.15

Acht maanden later, op 2 juli 1804, legden de eerste zusters hun kloostergeloften af. 
Ondertussen waren ze al met zes: terwijl Catharina Wieme de gemeenschap had verla-
ten, voelden andere vrouwen zich net aangetrokken tot de jonge congregatie. Jacoba- 
Theresia Claeys uit Lovendegem en haar verwante Isabella Claeys hadden zich bij de 
kleine gemeenschap aangesloten, net zoals Joanna-Theresia de Maertelaer en Maria- 
Theresia Van der Gauwen. Bij hun professie beloofden de zes vrouwen ‘aen God  
Suiverheijd, aen mijne Overste Gehoorsaemheijd en gewillige Aermoede’, de drie geloftes die 
kloosterlingen al eeuwenlang aflegden.16  

Wittebroodsweken
Het huis op Appensvoorde werd al in de loop van 1804 te klein. Opnieuw kreeg  
de jonge Lovendegemse congregatie een onderkomen geschonken door juffrouw 
Limnander. In de gebouwen rondom een boerenerf aan de Molendreef, waarvan de 
meeste zo bouwvallig dat ze ‘waeren gelyk verkens kotten’, bouwde de gemeenschap 
een volwaardig klooster uit.17 

De kersverse zusters toonden bij hun professie al aan dat ze als congregatie ook een 
actieve, wereldse rol wilden spelen en in de lijn van Sint-Vincentius a Paulo stonden. Ze 

Hoofdstuk 1.1

Portret van twee zusters 
in Gent, ca. 1860. Rechts 
zit zuster Isabella Claeys, 

links haar zus. Isabella 
Claeys is de enige van de 
zes stichteressen van de 

congregatie waarvan een 
foto bestaat. 

deden dat door les te geven aan de dorps-
kinderen en door wezen op te vangen. In 
augustus 1804 volgde een belangrijke uit-
breiding van hun apostolaat naar het zor-
gen voor ouderen en zieken. Tijdens het 
opdragen van een mis zou Triest hierover 
een ‘visie’ hebben gekregen.18

Terwijl haar activiteiten uitbreidden, kre-
gen ook de spirituele en organisatorische 
fundamenten van de piepjonge congre-
gatie vorm. Omdat hun kleine klooster 
geen eigen kapel had, volgden de zusters 
aanvankelijk de mis in de parochiekerk. 
Een habijt droegen ze niet, enkel een 
eenvoudige zwarte rok en een zwart jak. Pas op 21 maart 1805 begonnen ze een herken-
baar, zwart habijt te dragen. Triest liet zich daarvoor inspireren door de Benedictijnen-
orde. De stichter daarvan en de patroonheilige van alle monniken, Sint-Benedictus, 
werd niet toevallig net op die dag gevierd.19 

De eerste drie zusters hadden weinig vorming genoten. Voor ze intraden in het huis 
op Appensvoorde had Triest daarom met hen een retraite van negen dagen gehouden 
in het kasteel van juffrouw Limnander. Tijdens die dagen leerden ze de belangrijkste 
gebeden en polste de priester naar hun motivatie. Ook daarna bezocht Triest hen 
regelmatig om hun vorming bij te spijkeren. Zijn inspiratie daarvoor haalde hij voor-
namelijk uit oudere voorbeelden van het kloosterleven en uit passages uit de Bijbel, 
de catechismus of spirituele teksten zoals De imitatio Christi van Thomas a Kempis.20 

Triest was niet de enige die de vrouwen spirituele bagage gaf. De Lovendegemse 
koster leerde hun psalmen en koorzang. Triest vroeg bovendien steun aan Joannes- 
Benedictus de Clerck, een priester die in 1792 de congregatie Dochters van Maria 
had opgericht. In het najaar van 1803 stuurde De Clerck Carolina Janssens, een er-
varen religieuze uit zijn gemeenschap, naar Appensvoorde. Met wisselend succes 
probeerde ze de nieuwe zusters essentiële elementen uit het kloosterleven bij te 
brengen, zoals het klein officie van Maria, een gebedenreeks die in veel actieve zus-
tercongregaties gebruikt werd.21 

Janssens keerde in de loop van 1804 terug naar haar eigen congregatie. Een nieuwe 
zuster vulde de leemte die ze achterliet. Toen Maria-Theresia Van der Gauwen zich 
in het voorjaar van 1804 in Lovendegem voor het eerst aanbood als novice, stuurde 
Jacoba Claeys haar weg. Van der Gauwen kon immers niet spinnen, wat belangrijk 
was om in het levensonderhoud van de congregatie te voorzien. Na tussenkomst van 
Triest mocht ze toch aan haar noviciaat beginnen.22 

Wellicht zag Triest potentieel in de toen 33-jarige Van der Gauwen, die geschoold 
was en meer religieuze ervaring had dan haar medezusters. Op haar 21ste was ze al 
eens ingetreden in de Cisterciënzerinnenabdij van Maagdendale, bij Oudenaarde.  
Daar moest ze haar noviciaat stopzetten als gevolg van de Franse antikerkelijke 

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

Het huis van Caroline 
Limnander aan de Brugse 
vaart in Lovendegem.



— 29—28

maatregelen. Haar eerdere kloosterervaring was waarschijnlijk de reden dat ze bij 
de professie van de eerste zes zusters als enige een kloosternaam nam, Placida. Op  
2 juli 1804, slechts enkele weken na haar intrede, kozen de anderen haar unaniem als 
eerste vrouwelijke overste.23 Onder leiding van de tandem Moeder Placida en Triest 
kreeg de congregatie vaste vorm. 

 
 
Bescheiden maar belangrijk:  
Moeder Placida Van der Gauwen 

Maria-Theresia Van der Gauwen was een sleutelfiguur in de groei van de ZLJM. 
Ze werd geboren in 1769 als dochter van rijke boeren in Etikhove, vlak bij Ronse. 
Twee van haar broers waren priester, en ook de jonge Maria-Theresia koos voor 
God. Haar leven bij de Cisterciënzerinnen van de abdij van Maagdendale, nabij 
Oudenaarde, kwam echter vroegtijdig ten einde toen het Franse bewind de kloos-
ters ophief.

Meer dan tien jaar lang verbleef Maria- 
Theresia opnieuw bij haar ouders. Toen 
ze vernam dat Petrus Jozef Triest een 
nieuwe religieuze gemeenschap had 
opgericht, besloot ze weer voor een le-
ven als religieuze te kiezen. Triest was 
geen onbekende voor haar. Toen hij 
priester was in Ronse, kwam hij regel-
matig in Etikhove. Hij was ook bevriend 
met een broer van Maria-Theresia en 
leidde in 1801 de kerkelijke begrafenis 
van haar grootoom.

Al kort na haar intrede in 1804 werd ze 
als zuster Placida verkozen tot eerste 
vrouwelijke overste. Dat bleef ze veertig 
jaar lang, tot haar overlijden door ziekte 
en ouderdom op 28 september 1844.24

 
 

Hoofdstuk 1.1

Portret van Moeder 
Placida Van der Gauwen 

door Charles Picqué, 1837. 

  Van Lovendegem naar Gent 

De Franse controle op de Kerk bleef strikt. In 1804 had een decreet elke vorm van 
vereniging zonder keizerlijke machtiging verboden. De Zusters waren bedreigd in 
hun prille bestaan. Triest probeerde daarop ‘zijn’ Zusters onder te brengen bij de 
Franse Filles de la Charité, de congregatie van zijn grote voorbeeld Sint-Vincentius.  
Die waren actief in de zorg en waren daarom als een van de weinige religieuze 
congregaties keizerlijk erkend. Hij vroeg de Filles de la Charité om hun leefregel te 
mogen volgen. Elke religieuze orde of congregatie beschikt over dergelijke regel, 
waarin haar levenswijze en doel zijn vastgelegd. Triests pogingen waren tevergeefs. 
De stichter van de Filles de la Charité had hun verboden om hun regel te delen met 
andere gemeenschappen. Bovendien had de Parijse congregatie vermoedelijk geen 
zin om het kleine groepje landelijke zusters aan te nemen.25 

De weigering was een teleurstelling, maar zette Triest tegelijk aan om voort te  
bouwen aan een eigen identiteit voor de congregatie. In 1805 maakte hij een beslis-
sende keuze. Zijn goede relaties met de geestelijke en politieke bestuurders van de 
regio speelden daarbij een belangrijke rol. Bisschop Fallot de Beaumont had Triest 
ondersteund in de oprichting van de jonge gemeenschap. Ook de prefect van het 
departement, Faipoult, was zeer te spreken over de congregatie. Beide mannen wa-
ren trouw aan Napoleon, maar beseften dat de mobilisatiekracht van de Kerk een 
belangrijke meerwaarde kon bieden in de postrevolutionaire jaren.26 

In het onderwijs en vooral in de zorg had de revolutionaire kaalslag van kerkelijke in-
stellingen een grote leemte achtergelaten. Vooral de stad Gent, op een tweetal uur te 
voet van Lovendegem, was een zorgenkind. De gezondheidszorg in de groeiende, in-
dustrialiserende stad was in crisis. Bisschop Fallot de Beaumont en het stadsbestuur 
maakten plannen om die bres te dichten. Aanvankelijk wilde de stad een werkhuis 
voor gezonde bedelaars oprichten, zodat die zich konden bezighouden met ‘nuttig’ 
werk. Maar al snel bleek dat het aantal invalide bedelaars en andere ‘ongeneeslijk 
zieken’ een veel groter probleem was. 
Veel van de bedelaars waren op leeftijd, 
chronisch ziek of hadden een handicap. 
Stadsziekenhuis de Bijloke was te klein 
om ook voor hen te zorgen. Er moest 
een ‘hospice voor ongeneeslijken’ ko-
men om hen in onder te brengen.27 

Om zo’n instelling te runnen, dachten 
de Gentse beleidsmakers aan de Zus-
ters van Liefde. Na 1801 waren sommi-
ge oude kloosterordes en congregaties 
in Gent wel opnieuw actief geworden, 
maar zij hadden het vermoedelijk te 
druk met zich te herorganiseren of had-
den hun handen al vol met hun werk  
in de zorg. Daartegenover stond de  
Lovendegemse stichting: klein, maar 

Van kleine gemeenschap tot gevestigde waarde (1803-1888)

Aquarel van de abdij 
Terhagen door Jan Joseph 
Wynants, 1820 - 1823. 
(Archief Gent)



— 59—58

Wereldwijde 
expansie

HOOFDSTUK 1.2

1888-1945



— 61—60

600

900

1200

1500

1800

2100

18
8
8

18
9
0

18
9
2

18
9
4

18
9
6

18
9
8

19
0
0

19
0
2

19
0
4

19
0
6

19
0
8

19
10

19
12

19
14

19
16

19
18

19
20

19
22

19
24

19
26

19
28

19
30

19
32

19
34

19
36

19
38

19
4
0

19
4
2

19
4
4

Hoofdstuk 1.2

Het einde van de 19de eeuw en de eerste helft van de 20ste eeuw waren voor de 
Zusters van Liefde van Jezus en Maria een periode van ongekende groei. Bij de dood 
van Petrus Jozef Triest in 1836 waren er 177 zusters, in 1888 telde de congregatie 
er 662. De kaap van 1000 zusters werd in 1903 gerond, in 1945 waren er ongeveer 
2060.1 De congregatie surfte mee op een grote golf van roepingen, die ook bij veel 
andere congregaties voor groei zorgde.2 Daardoor was er voldoende vrouwkracht en 
organisatorisch talent beschikbaar voor de uitbreiding van de apostolische activitei-
ten. Dat gebeurde binnen bestaande gemeenschappen, maar ook door het oprichten 
van nieuwe kloosters en apostolaatswerken. Binnen België, maar voor het eerst ook 
daarbuiten. Tegelijkertijd met die geografische expansie identificeerden de Zusters 
ook nieuwe noden en werkvelden.

In dit hoofdstuk bekijken we de groei van de congregatie tot aan de Tweede Wereld-
oorlog. Op vraag van lokale clerici verruimde de congregatie haar werkveld naar Groot- 
Brittannië en Nederland, waar ze actief was in het onderwijs, de zorg en de psychiatrie. 

Het zwaartepunt van de geografische expansie bevond zich echter buiten Europa. 
Zoals veel andere Europese religieuze gemeenschappen bouwde de congregatie van-
af het einde van de 19de eeuw haar aanwezigheid uit in gebieden in Afrika en Azië 
die door Europeanen gekoloniseerd waren. De ZLJM stichtten een reeks huizen in 
de Onafhankelijke Congostaat (ook bekend als Kongo-Vrijstaat, de kolonie van de 
Belgische koning Leopold II), in Brits-Indië (in gebieden die vandaag tot India en 
Pakistan behoren) en in Brits-Ceylon (het huidige Sri Lanka). 

De blik van de Zusters op de koloniale wereld rond hun missiehuizen beïnvloedde de 
manier waarop ze hun apostolaat invulden. Hun doel in de missiegebieden was om 
‘beschaving’ te brengen door christelijke gemeenschappen uit te bouwen en te onder-

Evolutie van het aantal Zusters van Liefde tussen 1888 en 1945

Wereldwijde expansie (1888-1945)

steunen. Via onderwijs probeerden de ZLJM de bevolking kennis te laten maken met 
het katholieke geloof. Tegelijkertijd wilden de Zusters bijdragen aan de verbetering 
van de levensomstandigheden van die nieuwe of potentiële christenen door zorg en 
onderwijs aan te bieden. Ze richtten zich daarbij vaak specifiek op vrouwen en hun 
rol in het gezin. Dat missiewerk gebeurde in samenwerking met een reeks mannelijke 
missieordes en -congregaties uit België. Meestal waren die al ter plekke en zochten ze 
zusters om meisjesscholen, internaten, weeshuizen en hospitalen te runnen.

Het koloniale wereldbeeld beïnvloedde ook het zelfbeeld van de congregatie. Dat 
zou leiden tot belangrijke discussies over wie er Zuster van Liefde kon worden, want 
ook in de missiegebieden waren er vrouwen die zich aangetrokken voelden tot het 
religieuze leven. Dat vrouwen van buiten Europa volwaardig lid zouden worden, was 
voor de Tweede Wereldoorlog echter ondenkbaar. Om die reden werd het statuut 
van ‘Oblaatzuster’ in het leven geroepen. 

In België kwamen er tussen 1888 en 1945 een 25-tal huizen van de Zusters van Liefde 
bij, vooral buiten Oost- en West-Vlaanderen. Hun apostolaat legde zich sterk toe 
op meisjesonderwijs, ook na de lagere school. Ook de activiteiten in de zorg wer-
den verder uitgebouwd, met belangrijke stichtingen in de psychiatrie. In alle hui-
zen zette zich tijdens de eerste helft van de 20ste eeuw een professionalisering van 
het apostolaatswerk door. Er kwam een steeds ruimer aanbod van gespecialiseerde 
zorg- en onderwijsvormen, waarvoor de zusters ook alsmaar beter opgeleid waren 
en waarbij steeds meer leken ingezet werden. De grote groei had gevolgen voor het 
bestuur van de congregatie en het dagelijkse leven van de zusters. Beide moesten 
zich aan de nieuwe situatie aanpassen. De ZLJM hadden een tijdlang als een kleine 
diocesane congregatie gefunctioneerd, wat ze naar canoniek recht nooit geweest 
waren. Nu waren ze het ook niet meer in de praktijk. Met de aanpassingen die dat 
aan het bestuur en de statuten vroeg, openen we dit hoofdstuk. 

  De groeiende congregatie besturen

De vier mannelijke en vijf vrouwelijke algemene oversten die tussen 1888 en 1945 aan 
het roer van de congregatie stonden, hadden in deze periode van ongekende groei 
hun handen vol. De Constituties werden meermaals aangepast, voornamelijk onder 
invloed van nieuwe richtlijnen en bepalingen vanuit Rome. Die wijzigingen stelden 
de ZLJM ook in staat in te spelen op de veranderende realiteit. 

  De mannelijke algemeen oversten:  
aanspreekpunt voor de buitenwereld 

Tijdens het laatste kwart van de 19de eeuw nam een nieuw duo het roer van de 
congregatie over. Het Algemeen Kapittel stelde in 1873 zuster Gervasia (Sophie Van 
Wassenhove) aan als vrouwelijke algemene overste. In 1874 kreeg ze Jan Janssens 
naast zich als mannelijke algemeen overste. Onder Janssens en Gervasia sloeg de 
congregatie resoluut een nieuwe richting in. De prominente sociale achtergrond en 
ruime ervaring van beiden (zie 1.1) kwamen daarbij goed van pas.



— 63—62

Toen Janssens in 1889 overleed, werd hij opgevolgd door Vital Roelandts. Die had er-
varing als parochiepriester, aalmoezenier van meerdere instellingen en studiedirec-
teur van het grootseminarie van Gent. Hij was zelfs even in de running geweest om 
bisschop van Gent te worden.3 In tegenstelling tot zijn voorgangers kende Roelandts 
bij zijn benoeming de Zusters van Liefde nog niet goed. Met zijn brede pastorale er-
varing richtte hij zich op het voortzetten van wat Janssens had opgestart: de uitbouw 
van de congregatie in Groot-Brittannië en de eerste missie in Congo. 

Toen Roelandts in 1903 vertrok om deken van Aalst te worden, benoemde de bis-
schop van Gent Eugeen Van Rechem als nieuwe algemeen overste. Hij had ervaring 
als onderpastoor, godsdienstleraar in een rijksmiddelbareschool en directeur van 
het grootseminarie van Gent, maar ook ervaring met vrouwelijke religieuzen als  
visitator van de vrouwenkloosters uit het Gentse bisdom en als algemeen overste 
van de Dames van het Christelijk Onderwijs. Van Rechem zou maar liefst 40 jaar 
lang de congregatie schijnbaar onvermoeibaar leiden, tot aan zijn dood op 85-jarige 
leeftijd. Tijdens zijn generalaat steeg het aantal zusters van 1004 in 1903 tot 2051 
in 1943.4 Mee dankzij die groei ontpopte Van Rechem zich als een bijzonder onder-
nemende stichter van nieuwe kloosters en apostolaatswerken. Onder zijn leiding 
begonnen de ZLJM 50 nieuwe bijhuizen, waarvan 24 in België, 14 in Congo, 4 in 
Groot-Brittannië, 4 in Ceylon, 2 in Nederland en 2 in Brits-Indië. Bij de dood van Van 
Rechem in 1943 waren er 79 bijhuizen verspreid over 3 continenten.5 

 
‘Eerwaarde Vader, alles lukt toch wat gij onderneemt’6 

‘Hij heeft een sterk temperament dat ten dienste staat van een wilskrachtige ziel. 
Deze zwijger, geboren voor het werk, voedt zich liefst met klare en bondige direc-
tieven’, schreven de Zusters over Van Rechem na zijn dood.7

Eugeen Van Rechem 
in Brazilië, voor zijn 

aanstelling als  
algemeen overste van  

de congregatie, 1901.

Hoofdstuk 1.2

Ook in deze periode bleef de mannelijke overste de congregatie leiden. Hij stond bo-
ven de vrouwelijke algemene overste en was de eindverantwoordelijke van de aposto-
laatswerken. Hij besliste om nieuwe werken in binnen- of buitenland al dan niet te 
aanvaarden, nam juridische en financiële beslissingen, correspondeerde en onder-
handelde met lokale overheden en instellingen, kocht eigendommen, liet gebou-
wen optrekken, enzoverder. Bovendien bleef hij verantwoordelijk voor de functie- 
verdeling onder de zusters en voor hun gemeenschaps- en spirituele leven. 

De macht van de oversten was niet absoluut. Ze waren zelf gebonden aan de in-
structies van de Heilige Stoel en van de bisschop van Gent. Met die laatste liep de 
samenwerking niet altijd vlot. Hoewel Pius X in 1913 Van Rechem tot hulpbisschop 
van Gent benoemde, boterde het bijvoorbeeld totaal niet tussen Van Rechem en de 
Gentse bisschop Antoon Stillemans. Daardoor had Van Rechem nauwelijks inspraak 
in het diocesaan bestuur.8 Het lijkt erop dat de verhouding met de opvolger van  
Stillemans, bisschop Seghers, beter was.

In 1943 werd Van Rechem opgevolgd door Felix Blaton, de zesde en laatste manne-
lijke algemeen overste (zie 1.3).

  De vrouwelijke algemene oversten:  
minder zichtbaar, onverminderd machtig

Minstens even belangrijk voor het functioneren van de congregatie was de inbreng 
van de vrouwelijke algemene oversten. Ze werkten nauw samen met de mannelijke 
oversten en binnen de kloostermuren waren zij machtige figuren. 

Janssens vormde een tandem met Moeder Gervasia. Vital Roelandts werkte met 
haar samen en met haar twee opvolgsters. Moeder Marie de la Croix (Clémentine 
Van Driessche) werd in 1893 door het Algemeen Kapittel verkozen. Op het Kapittel 
van 1899 verlengde de congregatie haar mandaat niet vanwege een ernstige ziekte. 
Ze werd opgevolgd door Moeder Ghislaine (Rosalie Spillemaekers), die vervolgens 
driemaal herkozen werd. Van Rechem werkte eerst met Moeder Ghislaine samen, 
daarna met Moeder Bernardette (Clementia Van Reeth). Zij deed twee termijnen 
als algemene overste, van 1920 tot 1932. Tijdens die periode was ze betrokken bij 
de stichting van 22 nieuwe huizen. In 1932, op haar 79ste, vroeg ze om niet opnieuw 
verkozen te worden.9 Moeder Cesaire (Augusta Volckaert) bestuurde de congregatie 
26 jaar lang, van 1932 tot 1958 (zie 1.3).

Wereldwijde expansie (1888-1945)



— 65—64

 
Zuster Marie de la Croix, zuster Ghislaine en zuster Bernardette 

Clémentine Van Driessche kwam uit een burgerlijk gezin en ging samen met haar 
twee zussen naar school in het pensionaat van de Zusters in Melsele. Alle drie de 
meisjes traden daarna in bij de ZLJM, Clémentine als zuster Marie de la Croix. Ze 
profeste in 1865. Voor ze in 1893 algemene overste werd, was ze twintig jaar lang 
de eerste algemene econome van het moederhuis in Gent. Na haar mandaat als 
vrouwelijke algemene overste, zorgde ze als overste van het klooster in Antwerpen 
voor de afreis en opvang van missionarissen.

Rosalie Spillemaekers trad in 1866 in. Als zuster Ghislaine werkte ze 22 jaar in het in-
stituut voor ‘doofstommen’ van de congregatie in Gent, daarna werd ze overste van 
het Gentse Huis van Barmhartigheid, en later van het blinden- en doveninstituut in 
Brussel. Ze werd beschreven als ‘goedlachs, actief en zeer onafhankelijk van aard’. 
Ze was betrokken bij zes nieuwe stichtingen in Europa, en zeven daarbuiten.10

Clementia Van Reeth werd geboren in 1853. Ze sprak haar geloften uit als zuster 
Bernardette in 1876. Ze werkte eerst in de dovenschool van de congregatie in Gent. 
In 1884 werd ze ‘zuster-vicares’, de overste van het moederklooster in Gent, om 
kort daarna verplaatst te worden naar de psychiatrische instelling van de Zusters in 
Gent. In 1896 werd ze overste in Kortrijk en in 1900 van het gesticht in Bergen. Ze was 
de zus van de bisschop van Galle (Ceylon), Jozef Van Reeth, waar de congregatie  
nauw mee samenwerkte.11

Een groep zusters op de 
boot naar Congo, 1903. 

In het midden staat 
voormalig algemene 

overste Marie de la Croix, 
links van haar Moeder 

Ghilaine Spillemaekers.

Hoofdstuk 1.2

Hoeveel inbreng de vrouwelijke over-
sten precies hadden in het bestuur van 
de congregatie en in het dagelijkse rei-
len en zeilen, is moeilijk in te schatten. 
De uiteindelijke beslissing om bijvoor-
beeld een zuster een bepaalde functie te 
geven of om ergens een nieuw klooster 
te stichten, lag bij de mannelijke over-
ste. Maar op zijn minst was er regel- 
matig overleg. Beide oversten hadden 
immers door de regelmatige bezoeken 
die ze aflegden een grondige kennis 
opgebouwd van de situatie in de verschillende gemeenschappen en instellingen. 
Maar over de details van hun samenwerking bieden de archieven zo goed als geen 
informatie. We weten niet hoe de oversten met elkaar omgingen, of met de zusters. 
Hier en daar biedt de bewaarde briefwisseling een beetje inzicht. Zo kregen zusters 
die een nieuwe taak met meer verantwoordelijkheid op zich namen, advies en aan-
moedigingen van de vrouwelijke algemene overste.12

Hoe dan ook werd er steeds veel verwacht van de vrouwelijke algemene oversten. 
Bisschop Stillemans zou in 1899 bij de verkiezing van Moeder Ghislaine gezegd heb-
ben dat de overste iemand moest zijn met ‘religieuze deugden, intelligentie, capaciteiten,  
en een voldoende gezondheid om de vermoeidheid van de zware taak aan te kunnen’. 
Dat laatste was wellicht een verwijzing naar de slechte gezondheid van haar voor-
gangster, Moeder Marie de la Croix.13 De vrouwelijke algemene oversten werden ook 
daadwerkelijk sterk op de proef gesteld. Zo ondernamen zowel Moeder Ghislaine als 
Moeder Bernardette lange reizen naar de missies in Azië en Afrika.

Om er zeker van te zijn dat de vrouwelijke oversten hun zware taak aankonden, werd 
er bij hun verkiezing niet over één nacht ijs gegaan. Vaak hadden ze al uitgebreid 
hun sporen verdiend in de apostolaatswerken van de congregatie. Zo was Moeder  
Ghislaine een autoriteit op het vlak van blinden- en vooral dovenonderwijs. Als di-
rectrice van de instituten van de congregatie in Gent en Brussel had ze een sterke in-
vloed op de methodiek die de zusters in het dovenonderwijs volgden (zie 3.3).14 Toen 
Moeder Cesaire in 1932 verkozen werd, had ze ervaring in het onderwijs dankzij haar 
opleiding in Eeklo en haar positie als lerares in het pensionaat van Beerlegem. Boven-
dien was ze tussen 1928 en 1932 de plaatselijke overste van het Sacred Heart Convent 
in Lahore (Pakistan, toen Brits-Indië), het belangrijkste huis van de congregatie in de 
Brits-Indische provincie Punjab. Haar ervaring in de missies was ongetwijfeld nuttig 
bij haar taak als overste: de congregatie op weg zetten naar een nieuwe structuur die 
rekening hield met haar wereldwijde verspreiding (zie 1.3). 

De congregatie bereidde veelbelovende zusters bewust op bestuursfuncties voor 
door hun veeleisende taken toe te vertrouwen. Zo was Moeder Marie de la Croix 
eerst jarenlang algemene econome in het moederhuis in Gent. Zowel Moeder Ber-
nardette als Moeder Cesaire vervulden de functie van zuster-vicares, de overste 
van het moederklooster in Gent. Dat was een bijzondere positie, aangezien beide  
algemene oversten daar eveneens verbleven en de vicares de vrouwelijke algemene 

Zuster Bernardette Van 
Reeth, na haar mandaat 
als algemene overste, 
jaren 1930.

Wereldwijde expansie (1888-1945)



— 67—66

overste verving bij haar afwezigheid. Een benoeming in die rol gaf aan dat de over-
sten een zuster als bijzonder bekwaam en beloftevol zagen. Vaak volgden ook nog 
mandaten als overste in belangrijke bijhuizen, zoals die van Gent, Kortrijk en Bergen 
in het geval van Moeder Bernardette.15 

De lokale oversten en directrices van de instellingen moesten eveneens over heel 
wat kwaliteiten beschikken. In België was hun situatie niet meer die van de pioniers- 
periode van de 19de eeuw, maar elders in de wereld stonden ze opnieuw voor enorme 
uitdagingen. Sowieso bleven ze echte managers die hun weg zochten in veranderende 
regelgevingen, met beperkte financiële middelen goochelden, hun zusters en hun le-
kenpersoneel aanstuurden en de verantwoordelijkheid droegen voor het welzijn van 
honderden leerlingen en patiënten. Zusters aan het hoofd van nieuwe stichtingen 
moesten heel wat hordes overwinnen en met wereldlijke en religieuze overheden on-
derhandelen, in een voor hen vreemde omgeving. Om dat alles tot een goed einde te 
brengen, zochten ze kracht in hun spiritualiteit, die sterk naar voren kwam in hun 
briefwisseling. Ze vroegen ook regelmatig raad aan beide algemene oversten.16

De oversten van de kloosters stonden er niet alleen voor. Van in de 19de eeuw werden 
zij bijgestaan door raadgevers of ‘discreten’. Vooral in het moederklooster in Gent 
was hun rol belangrijk. Daar werden ze ‘assistenten’ genoemd en bekleedden ze sleu-
telrollen in de leiding van de congregatie. Tot in 1928 bestond dat Gentse assisten-
tenteam uit de vicares, de algemene secretaresse, de novicemeesteres en de postu-
lantenmeesteres. Ze vergaderden met de algemene vrouwelijke overste over kwesties 
zoals het goedkeuren van postulanten en novices of de stichting van nieuwe huizen.

Het sterk gecentraliseerde bestuur van de congregatie was minder gemakkelijk te 
handhaven zodra de Zusters ook naar Afrika en Azië trokken. In 1928 voerden de ZLJM 
daarom de nieuwe functie van ‘zuster-bezoekster’ in. Zij was de vervangster van de 
algemene oversten in de gebieden buiten Europa. Ze bezocht jaarlijks ieder huis van 
haar gebied, waar ze met alle zusters sprak en een inspectie van het klooster deed. 
Nadien bracht ze daarvan verslag uit bij het bestuur in Gent. Daarnaast was er nog 
een ‘wettelijke vertegenwoordigster’, die in de missies de rol van algemene econome 
opnam. Uit briefwisseling tussen de zuster-bezoeksters in Congo en het algemeen be-
stuur blijkt dat de zuster-bezoeksters ter plaatse heel wat beslissingen namen.17

  Een nieuwe Regel

Een groeiende congregatie vroeg om aanpassingen aan de Constituties en Bijzon-
dere Regels, die een bepalende rol speelden in het dagelijks leven en handelen van 
de Zusters. Vanaf de jaren 1890 paste de congregatie haar Regel daarom meermaals 
aan. Daarbij veranderde de manier waarop de congregatie bestuurd werd en hoe de 
verhoudingen tussen de zusters, de algemene oversten en de Gentse bisschop waren 
vastgelegd. De aanpassingen in de jaren 1890 vonden plaats naar aanleiding van een 
pauselijk decreet dat de religieuze congregaties verplichtte om recente bepalingen 
van Rome, zoals het decreet uit 1890 dat een grotere persoonlijke gewetensvrijheid 
van religieuzen ten opzichte van hun overste garandeerde, na te komen. In 1899 
snoeide Rome dan weer in de rechten van bisschoppen ten opzichte van diocesane 

Hoofdstuk 1.2

en niet-diocesane congregaties. Zo verbood de Heilige Stoel hun om in de opmaak 
van de Constituties tussenbeide te komen. 

Die wijzigingen waren welkom. Omdat de congregatie wereldwijd actief was, werd 
haar gebondenheid aan het Gentse bisdom immers steeds minder vanzelfsprekend. 
De Gentse bisschop zag zichzelf als ‘eerste overste’, met de mannelijke algemeen 
overste als zijn afgevaardigde, en hij bemoeide zich herhaaldelijk met de Regel, het 
bestuur en de activiteiten van de Zusters. De Gentse bisschoppen hadden bijvoor-
beeld wijzigingen aangebracht aan de viering van bepaalde feesten, aan de liturgie en 
de gebeden, maar ook aan elementen van het dagelijkse leven en de interne discipline  
(zie 2.3). Doordat de bisschop de aalmoezenier-directeurs van de congregatie- 
instellingen benoemde, had hij ook via hen invloed.18 De nieuwe richtlijnen deden de 
interventies van de Gentse bisschop afnemen en beperkten de macht van de manne-
lijke overste en de directeurs. Ze vormden de eerste stap in een proces dat er na de 
Tweede Wereldoorlog toe zou leiden dat de Zusters via hun Algemene Kapittels zelf 
hun Regel konden herzien wanneer dat nodig was (zie 1.3).

In de wijziging van 1900 werden de Constituties teruggebracht tot 65 artikels, een 
gevolg van een bepaling van Rome dat Constituties vooral kerkjuridische regelge-
ving moesten bevatten. De samenstelling van het Algemeen Kapittel werd eveneens 
aangepast. Bovendien kwam er een regel die stelde dat een zuster niet naar de mis-
sies kon worden gezonden zonder daar zelf om verzocht te hebben.19

 
Caritas: nieuws van zusters in de wereld 

In 1908 lanceerde de congregatie een eigen tijdschrift, Caritas. Aanvankelijk ver-
scheen dat alleen in het Frans, vanaf 1912 ook in het Nederlands, en vanaf 1969 in 
het Engels. Algemene secretaresse zuster Edith De Blauwe startte het tijdschrift in 
1908 en gaf de redactiefakkel in 1912 door aan zuster Magdala Bocklandt. Zij was de 
hoofdredactrice tot aan haar overlijden in 1970. 

Het tijdschrift bracht nieuws uit de zustergemeenschappen wereldwijd. Het speel-
de zo een belangrijke rol in het onderhouden van de band tussen zusters over de 
continenten heen. De uitgebreide reisverslagen en fotoreportages die Caritas van-
af de jaren 1920 steeds vaker publiceer-
de, versterkten die rol nog. Daarnaast 
bevatte het heel wat artikels over religi-
euze en spirituele onderwerpen.

Tot 1970 was het tijdschrift ook bestemd 
voor lezers buiten de congregatie. On-
der de enkele duizenden abonnees wa-
ren veel oud-leerlingen van de pensio-
naten. In 1970 kreeg het blad de naam 
Contact en in 1978 werd het Caritas 
Contact, dat een Franse, Nederlandse 
en Engelse editie had. Dat tijdschrift 
werd enkel nog binnen de congregatie 
verspreid.20

Zuster de Magdala 
Bocklandt in het 
redactielokaal van het 
congregatietijdschrift 
Caritas, 1931.

Wereldwijde expansie (1888-1945)



— 69—68

De aanpassingen aan de Constituties die in de jaren 1920 gebeurden, waren veel 
ingrijpender. In 1917 publiceerde de Heilige Stoel de Codex Iuris Canonici, waarin 
het kerkelijk recht voor het eerst in eeuwen een update kreeg. De uitgebreide lijst 
aan vernieuwingen in de Codex noopte heel wat congregaties tot het bijwerken van 
hun Constituties. Vanaf 1921 bereidde de ZLJM een regelwijziging voor, die in au-
gustus 1922 door een buitengewoon Algemeen Kapittel goedgekeurd werd. In mei 
1923 stuurde de congregatie de nieuwe Regel ter goedkeuring naar Rome. Vreemd 
genoeg bleef de kist met de documenten drie jaar lang bij de douane in het station 
Roma Termini staan! De secretaris van de Congregatie der Religieuzen liet immers 
na hem daar af te halen. Dat werd niet meteen opgemerkt aangezien het sowieso 
enkele jaren duurde voor Rome een nieuwe Regel goedkeurde. Uiteindelijk moest 
de congregatie meerdere mensen in Rome inschakelen vooraleer de documenten 
terecht kwamen.21 

De Regel, die Rome dan in 1928 eindelijk goedkeurde, was veel gedetailleerder dan 
de vorige versies. Het aantal artikels verdubbelde bijna, van 65 in 1900 naar 121. Op 
voorstel van Van Rechem greep de nieuwe Regel sterk terug naar de Regel van 1816. 
Hij bevatte opnieuw heel minutieuze omschrijvingen van allerlei concrete materiële 
en praktische elementen, zoals de organisatie van het postulaat, het noviciaat en het 
kloosterleven (zie 2.3).22 Belangrijk was dat nieuwe zusters niet langer een vierde 
gelofte moesten afleggen boven op de kloostergeloften van armoede, zuiverheid en 
gehoorzaamheid. Die vierde gelofte – het verzorgen van armen, zieken en behoefti-
gen – was sinds 1816 een essentieel element in de identiteit van de congregatie. Waar-
om ze nu wegviel, is niet duidelijk. In de praktijk sloot het schrappen van de vierde 
gelofte wel aan bij het verruimde apostolaat van de congregatie. De vele onderwijsac-
tiviteiten van de Zusters werden door de oude formulering bijvoorbeeld niet gedekt.23

De grootste veranderingen betroffen de bestuurlijke organisatie van de congregatie. 
De nieuwe Constituties waren nodig om de groeiende, internationaal actieve or-
ganisatie van een goed uitgewerkte bestuurlijke basis te voorzien. Ze bevatten een 
gedetailleerd draaiboek voor het organiseren van een Algemeen Kapittel, en meer 
details over topfuncties zoals die van algemene econome. Ook vond er een zekere 
‘democratisering’ plaats. De vier assistenten (zie hoger) die in Gent de vrouwelijke 
algemene overste bijstonden, werden niet langer benoemd door de mannelijke en 
vrouwelijke overste samen, maar werden, net zoals de vrouwelijke overste, verkozen 
door het Algemeen Kapittel. De stem van die assistenten – later ‘raadszusters’ ge-
noemd – werd ook belangrijker en was niet langer alleen raadgevend. Ze verbleven 
bij voorkeur in het moederhuis in Gent, maar twee van hen mochten nu ook elders 
hun intrek nemen. Het reflecteerde eveneens de toenemende internationalisering 
van de congregatie.24

Een andere belangrijke nieuwigheid waren de ‘Speciale regels voor zusters-zende-
lingen’, zoals de missionarissen genoemd werden. Meer dan dertig jaar missionering 
had de congregatie geleerd dat aanpassingen onvermijdelijk waren wat de regels 
rond voeding, kledij of hygiëne in de kolonies betrof. Dat gebeurde al in de praktijk, 
maar de congregatie verankerde dat nu in de Regel. De zusters in Afrika en Azië leef-
den iets minder afgesloten van de buitenwereld dan hun medezusters in Europa. Ze 
kregen bijvoorbeeld gemakkelijker toestemming om in een ander klooster te over-

Hoofdstuk 1.2

nachten en mochten vaker naar familie en vrienden schrijven.25 Bovendien bevatte 
de Regel specifieke bepalingen voor Afrikaanse en Aziatische vrouwen die wensten 
in te treden, de zogenaamde oblaatzusters (zie verder). 

Opvallend genoeg verdween de bepaling rond gehoorzaamheid van de Zusters aan 
de bisschop van Gent – artikel 2 in de Constituties van 1816 – uit de nieuwe Regel. 
Volgens de nieuwe kerkjuridische codex was die gehoorzaamheid eigenlijk niet wettig 
voor een pauselijk erkende congregatie.26 Met het afschaffen ervan kwam de legiti-
miteit van de functie van de mannelijke overste op losse schroeven te staan. Het was 
immers de bisschop van Gent die hem benoemde. In augustus 1921 besloot het Alge-
meen Kapittel daarom om Rome opnieuw om goedkeuring van die bijzondere situatie 
te vragen.27 De Congregatie der Religieuzen in Rome stond daar echter weigerachtig 
tegenover, omdat die bestuursvorm niet conform was met het kerkelijk recht. 

Over de kwestie volgde een uitgebreide briefwisseling tussen Gent en Rome, elk met 
een ander standpunt. De Congregatie der Religieuzen, zo bleek uit een vertrouwelij-
ke nota, interpreteerde het kerkrecht strikt en was te vinden voor de afschaffing van 
de functie.28 De Zusters zelf, met als spreekbuizen Moeder Bernardette en algemeen 
overste Van Rechem, wilden de functie net behouden. Pater Vermeersch, de contact-
persoon van de ZLJM in Rome, koos hun kant: ‘Naast de algemene overste plaatst men 
een intelligente, voorzichtige man, die alle kwaliteiten heeft van een man en capabel is om 
als Overste de Moeder van alle kleine kantjes te besparen die zo frequent voorkomen in de 
vrouwelijke instituten en zo schadelijk zijn.’ Vermeersch ging ervan uit dat een vrouwen-
congregatie de steun van een mannelijke priester nodig had, zeker voor haar veelvul-
dige contacten met de buitenwereld. De congregatie haalde haar slag thuis. Toen paus  
Pius XI op 26 juni 1928 de nieuwe Constituties goedkeurde, bleef daarin de plaats en 
rol van de mannelijke overste intact.29

  Expansie in Europa

Na de eeuwwisseling zette de congregatie sterk in op het verbeteren van de infra-
structuur van haar huizen en instellingen. Aan het begin van de 20ste eeuw kwamen 
er in België enkele nieuwe instellingen bij, maar veel nieuwe huizen werden er tot 
aan de Eerste Wereldoorlog niet gesticht. Dat gebeurde wel in andere Europese lan-
den en in de missies. 

  Naar Engeland

In 1888 zette de congregatie haar eerste stappen in de rest van de wereld. Engeland 
kreeg de primeur. Vanaf het midden van de 19de eeuw probeerde de Engelse clerus 
Franse en Belgische congregaties naar industriesteden als Manchester en Liverpool 
te halen om te voorzien in zorg en onderwijs voor het katholieke deel van de grote 
arbeidersklasse. Net als in België moesten ze zo de sociale problemen helpen op-
lossen (zie 1.1).30 Die strategie werkte. In 1900 telden Engeland en Wales samen 
zeshonderd actieve kloosters, meer dan een verdubbeling tegenover 1873. Het aantal 
Rooms-katholieke zusters was verdrievoudigd.31

Wereldwijde expansie (1888-1945)



— 71—70

Onderwijs in Hollymount
Ook de Zusters van Liefde werden aangesproken om de oversteek te maken. De 
vraag kwam van Herbert Vaughan, de bisschop van Salford. Zijn bisdom strekte zich 
uit over Lancashire, een nijverheidsstreek in het noordwesten van Engeland met 
vooral katoenspinnerijen. De levensomstandigheden van de arbeidersgezinnen wa-
ren er bedenkelijk, met een groei van het aantal weeskinderen als een van de meest 
nijpende maatschappelijke problemen in de ogen van de Kerk. Behalve een armoe-
deprobleem, was dat ook een religieus probleem. De Kerk wilde immers verhinderen 
dat de katholieke wezen in protestantse handen vielen. Bisschop Vaughan besloot 
een katholiek weeshuis op te richten, met toestemming van en gedeeltelijke finan-
ciering door de lokale autoriteiten.32 

Op zoek naar vrouwelijke religieuzen om het weeshuis en de bijbehorende Poor Law 
School te bedienen, kwam hij via een bevriende Belgische priester bij de ZLJM te-
recht. In maart 1888 vroeg Vaughan aan algemeen overste Jan Janssens om zusters 
te sturen, erop wijzend dat al heel wat andere Belgische congregaties hen waren 
voorgegaan. De ZLJM kochten kort daarop een voormalig jongenscollege in de buurt 
van Tottington, Hollymount, ten noorden van Manchester, een locatie die bisschop 
Vaughan voor hen had uitgezocht. In september 1888 trokken de eerste zusters er-
heen om er het Convent of St John Berchmans te stichten.33

De eerste plaatselijke overste was zuster Rosalie Van Goethem. Ze kreeg een kape-
laan, een handvol zusters (onder wie een Britse) en een dienstmeisje mee uit België. 
De eerste weken waren geen pretje. Zo bleek het woongedeelte voor de zusters nog 
geen deuren of ramen te hebben. Tot Hollymount min of meer bewoonbaar was, pen-
delden de zusters daarom vanuit een ander vrouwenklooster in de buurt. Op 20 ok-
tober 1888 kwamen de eerste vijftien kinderen toe. Tien jaar later waren ze met 274, 
een aantal dat de volgende decennia stabiel bleef. De site werd ingericht met klas-
lokalen, recreatieruimtes, een kerk en een grote boerderij. Er kwamen meer zusters 
uit België toe en er werd lokaal gerekruteerd. In 1905 waren er al 41 zusters, waarvan 
de helft Engels of Iers was, en daarbovenop heel wat lekenhelpers. De zusters be-

trokken bovendien de oudere kinderen 
bij de zorg voor de jongere.34 

De condities in heel wat 19de-eeuwse 
weeshuizen waren erbarmelijk. Ook in 
Hollymount waren veel weeskinderen 
er slecht aan toe. In 1901 leidde dat tot 
een conflict met een van de organisaties 
die kinderen stuurde, waarbij de Zusters 
beschuldigd werden van verwaarlozing. 
Die ontkenden en wezen erop dat de 
toestand van de kinderen vaak al slecht 
was wanneer ze bij hen aankwamen.35 
Of de Zusters de middelen hadden om 
de leefomstandigheden van de kinderen 
aanzienlijk te verbeteren, is onmogelijk 
te achterhalen.

Hoofdstuk 1.2

De eerste groep kinderen 
opgevangen door de 

Zusters van Liefde  
in Hollymount, 1888.

In Hollymount deden de ZLJM ervaring op voor hun werk in de kolonies. Ze moes-
ten zich immers voor het eerst vestigen op een compleet nieuwe plek, in een niet- 
katholiek land, afspraken maken met lokale actoren en rekening houden met lokale 
gebruiken en regels. De Zusters probeerden bijvoorbeeld kritiek te vermijden door 
alles zo ‘Engels’ mogelijk in te richten, van het onderwijscurriculum tot het perso-
neel. Hollymount zou daarom een belangrijke rol gaan spelen in de missieplannen 
van de ZLJM. Toekomstige missiezusters werden er opgeleid en leerden er onder 
meer Engels, voor ze naar Ceylon of Punjab vertrokken.36 

In 1902 kreeg Hollymount een nieuwe overste, de Ierse Mary Duggan. Onder haar 
leiding ontwikkelde de congregatie heel wat nieuwe initiatieven. In 1905 voegden 
de ZLJM een middelbare kostschool en externaat toe. Tegen 1913 had Hollymount 
al zo’n 1500 meisjes opgevangen. Af en toe verbleven er ook jongens. Het aantal 
apostolaatswerken groeide snel. Vanaf 1919 konden ook lokale katholieke kinderen 
er naar school en gaven zusters er avondlessen Frans, huishoudkunde en koken en 
naaien voor de lokale werkende jeugd. De relatie met de Britse onderwijsautoritei-
ten zat goed, aangezien de school lovende rapporten kreeg over het onderwijsni-
veau. In 1920 erkende de overheid de lagere school van Hollymount ook officieel, wat 
ervoor zorgde dat de leerkrachten voortaan bezoldigd waren.37

 
Mary Duggan 

De Ierse Mary Duggan verloor op driejarige leeftijd beide ouders en werd opge-
voed door haar tante. Dankzij haar welgestelde familie genoot ze onderwijs in 
een kostschool in Londen en in een ‘vervolmakingsschool’ bij de Dames van Sint- 
Augustinus in België, waarna ze zich bij haar tante in Mechelen vestigde. Nadat 
die overleden was, gaf Mary gehoor aan haar roeping om religieuze te worden. In 
1900 reisde ze naar Gent om in te treden bij de ZLJM. De congregatie wees de 
44-jarige vrouw af vanwege haar leef-
tijd. Mary werd daarom een inwonende 
lekenkostganger, dat kon namelijk wel. 
De Zusters van Liefde kwamen echter 
op hun beslissing terug en lieten Mary 
toch toe. Na haar professie werkte ze 
kort in de school in Eeklo, om in 1902 de 
nieuwe en bijzonder geliefde overste 
van Hollymount te worden. 

In 1918 ontving overste Duggan de Bel-
gische Koningin Elisabethmedaille voor 
haar inzet voor vluchtelingen en solda-
ten tijdens de oorlog. Later kreeg ze ook 
een aantal Britse onderscheidingen, 
onder andere in de Order of the British 
Empire. In 1922 vertrok Mary voor het 
Algemeen Kapittel naar België, maar 
terugkeren deed ze niet meer. Vanwe-
ge haar gezondheid plaatste de overste 
haar over naar Kortrijk, waar ze in 1931 
overleed.38

Wereldwijde expansie (1888-1945)

Zuster Mary Duggan, 
begin 20ste eeuw.



— 73—72

London

Dublin Manchester

Vanaf 1910 kwam er ook een afdeling voor baby’s en peuters, waar vanaf 1912 kin-
derverzorgsters opgeleid werden. Tot slot was er op het domein een opvangplek 
voor werkende meisjes en konden jonge vrouwen er vanaf 1921 een beroepsopleiding 
volgen. De Zusters probeerden de meisjes die het weeshuis verlieten ook verder bij 
te staan, onder andere via een vereniging voor onderlinge bijstand. De leden of Old 
Girls konden bij goed gedrag jaarlijks een week in het klooster op vakantie komen.39 

Maar het werd nog drukker op het domein. Tijdens de Eerste Wereldoorlog vingen 
de Zusters er bijvoorbeeld tientallen vluchtelingen en honderden soldaten op. In het 
interbellum gaven ze onderdak aan Hongaarse en Baskische kinderen. Aan het begin 
van de Tweede Wereldoorlog gebeurde hetzelfde met enkele Joodse kinderen, en 
later met een groot aantal Britse geëvacueerden.40

Na de Tweede Wereldoorlog verplichtte de Britse overheid de instelling om meer gedi-
plomeerd personeel in te zetten. De congregatie stuurde daarom meerdere zusters naar 
Londen om zich er bij te scholen in de kinderverzorging. De Children’s Act van 1950 zorg-

de ervoor dat ook de inrichting van Hol-
lymount evolueerde: de grote slaapzalen 
werden opgedeeld in aparte slaapkamers 
en de kinderen werden samengebracht in 
kleine groepjes in een huiselijkere sfeer.41

Nieuwe huizen
Vanuit Hollymount bouwde de congrega-
tie in de jaren 1930 haar Engelse aanwe-
zigheid uit. Dankzij de actieve inzet van 
overste John Walsh voor het rekruteren 
van Engelse en Ierse jonge vrouwen, be-
schikte de congregatie er over alsmaar 
meer vrouwkracht. Daarmee kon ze 
nieuwe initiatieven nemen, vooral in het 
onderwijs en de bejaardenzorg. In 1929 
namen de Britse zusters een voormalige 
school van de Ursulinen over in Bideford  
en openden er een eigen kostschool en 
externaat voor meisjes, Stella Maris. In 
1933 volgde een soortgelijke school in 
Letchworth, het St. Francis’ College. Het 
contact tussen de plaatselijke bisschop 
en de ZLJM was gelegd door een Belgi-
sche priester die zussen en nichten had 
die zuster van Liefde waren.42 

In 1936 kwam er in hetzelfde Letchworth 
ook een rustoord voor vrouwen, dat bij 
het nieuwe Convent of Our Lady of Peace 
hoorde. Het was het tweede bejaarden-

Hoofdstuk 1.2

Kaart van Groot-Brittannië en Ierland  
met de kloosters van de Zusters van Liefde  
tussen 1888 en 1946

Ansdell
Tottington

Letchworth

Bideford

Monasterevan

tehuis van de congregatie, na Pembroke 
House in het kustdorpje Ansdell. Dat was 
in 1934 geopend en deed ook dienst als 
vakantiewoning voor de weeskinderen 
van Hollymount.43 

In 1937 trokken Van Rechem en zuster 
Annunziata naar Ierland, naar het 18de- 
eeuwse Moore Abbey in Monasterevan, 
een oude Cisterciënzerabdij, met het oog 
op een eventuele aankoop. Het gebouw 
werd aangekocht in december van dat 
jaar, maar kon door de oorlog pas in 1946 
in gebruik genomen worden (zie 1.3).44 

  Psychiatrie in Nederland

Nederland was het derde land waar de Zusters van Liefde actief werden. Al rond 1816 
waren er plannen om er een gemeenschap op te richten, maar die gingen niet door. Een 
kleine eeuw later slaagde de congregatie er wel in. Aan de oorsprong van hun aanwe-
zigheid in Nederland vanaf 1908 lag de Nederlandse ‘krankzinnigenwet’ van 1884. Die 
bepaalde dat elke Nederlandse provincie een psychiatrische instelling moest hebben. 
Tot dan sloot men zogenaamde ‘krankzinnigen’ op in ‘dolhuizen’ of in gewone gevan-
genissen. Vanaf het einde van de 19de eeuw wilden de overheid en de medische weten-
schap inzetten op behandelen en genezen (zie 3.1). Er was dus een nood aan nieuwe 
instellingen, en die kwamen er eerst in de grote steden, zoals Amsterdam, Groningen, 
Utrecht en Leiden, maar al snel ook op meer landelijke locaties en langs de kust.45 

De Katholieke Kerk, die een minderheid vertegenwoordigde in Nederland, en de pro-
vinciebesturen in het zuiden van het land wilden katholieke vrouwelijke ‘krankzin-
nigen’ laten verzorgen in een katholieke instelling. De Zuid-Nederlandse provincies 
Limburg en Gelderland hadden de Broeders van Liefde al onder de arm genomen om 
in Venray een inrichting voor mannelijke katholieke patiënten te bouwen, Sint-Serva-
tius. Omdat voor de opvang van vrouwelijke patiënten er in Nederland zelf niemand 
te vinden was, richtten ze zich in 1905 met de hulp van de bisschop van Roermond tot 
de Zusters van Liefde, die een sterke reputatie hadden in de psychiatrie.46 Net als bij 
de stichting in Hollymount, bijna 25 jaar eerder, kwam de vraag dus via het katholieke 
netwerk van bisschoppen en oversten bij de ZLJM terecht.

De congregatie had het eigenlijk al razend druk met haar stichtingen buiten Europa 
(zie verder), maar Van Rechem was toch bereid zusters naar Nederland te sturen. 
Dat leidde in 1908 tot de oprichting van een nieuw psychiatrisch centrum voor vrou-
wen, Sint-Anna in Venray. Sint-Anna lag Van Rechem nauw aan het hart. In de begin-
jaren reisde hij maar liefst tweemaal per week af naar Venray. Dat het geen kleine 
instelling was, blijkt uit het aantal zusters dat hij meteen naar Nederland stuurde. 
Maar liefst zeventien zusters van Liefde stonden op 15 december 1908 klaar om de 
eerste patiënten op te vangen.47 Overste werd zuster Chrysanthe Luypen. Net als 

Moore Abbey in 
Monasterevan bij de 
aankoop van het domein 
door de congregatie  
in 1937.

Wereldwijde expansie (1888-1945)



— 75—74

enkele van haar eerste medezusters was ze zelf afkomstig uit Nederland. Ze had 
een zware opdracht. Vooral de financiën van de instelling in evenwicht houden, was 
geen sinecure. Chrysanthe werd in 1917 opgevolgd door haar zus, Iris Luypen, die 
voorheen als missionaris in Congo actief was. Onder haar leiding werd de instelling 
grotendeels zelfbedruipend, met een eigen boerderij, bakkerij en slagerij.48 

De Zusters vielen in Nederland onder het bisdom Roermond. Dat had een recept 
voor conflicten kunnen zijn, maar de Roermondse bisschop had de ZLJM (en andere 
congregaties van buiten zijn bisdom) hard nodig en liet zijn macht zelden gelden. 
Alleen voor wijzigingen aan de kapel van Sint-Anna en voor de benoeming van hun 
biechtvader hadden de Zusters zijn toestemming nodig.49

 
‘De omgeving is prachtig en alles verheerlijkt God de Schepper’

Op 2 november 1908 vertrokken de eerste zusters vanuit Melle naar Venray. Ze 
passeerden eerst langs het moederhuis in Gent, waar bisschop Stillemans de mis 
opdroeg en Van Rechem hen moed insprak. Op 4 november 1908, niet toevallig 
de verjaardag van de congregatie, namen ze de trein naar Nederland.50 Er bleven 
twee kleurrijke verslagen bewaard over hun reis en begindagen in Venray. Beide 
getuigen van doorzettingsvermogen en improvisatietalent.

Bij de jonge stichteressen haalde de vreugde tijdens de treinreis de overhand, om-
dat ‘zij immers onbezonnen hielden van iets nieuws en hoe avontuurlijker hoe lie-
ver.’ De ouderen waren bezorgder, want wat zou hen te wachten staan? ‘”t is dan 
ook een verre reis, ten minste voor personen die sedert 20-30j niet buiten de mu-
ren des kloosters zijn geweest.’ Ter plaatse aangekomen was de vreugde minder: 
‘Nauwelijks ’t terrein betreden, deden de moedige zusters de niet bemoedigende 
ondervinding dat zij hier overvloedige gelegenheid zouden vinden de H. Armoede 
te beoefenen. Maar vooruit; à la guerre comme à la guerre.’

De zusters kwamen toe op een bouwwerf, ‘overal materialen, arbeiders!’. Van Re-
chem riep de aannemer op het matje omdat die niet eens in een toegangsweg 
had voorzien, waardoor de zusters tussen de plassen door naar het gebouw moes-
ten ‘huppelen’. Dat gebouw bleek bovendien nauwelijks bewoonbaar. Zonder wa-
terleiding of elektriciteit gingen de zusters aan het werk: matrassen vullen, gangen 
schrobben, patiëntenverblijven klaarmaken en … vechten tegen het alomtegen-
woordige zand. De zusters – ‘Eerwaarde Moeder en haar kleine kudde’ – verkenden 
in hun vrije tijd ook het enorme terrein en improviseerden een kleine salon, waar ze 
brieven naar hun medezusters in België schreven.51

Met Sint-Anna was de nood aan opvangplaatsen voor katholieke psychiatrische pati-
ënten in Nederland nog niet gelenigd. De daaropvolgende jaren ontving de congre-
gatie vanuit heel katholiek Nederland vragen om ook elders een psychiatrische in-
stelling op te richten. In 1925 leidden onderhandelingen tussen overste Van Rechem 
en de bisschop van Haarlem tot de oprichting van een instelling in Noordwijk. Net 
zoals in Venray was daar al een psychiatrisch ziekenhuis voor mannen, uitgebaat 
door de Broeders van Liefde. De bouw van Sancta Maria in Noordwijk startte in 1927. 
Zowel Sint-Anna als Sancta Maria vingen niet alleen patiënten op, maar hadden ook 
een eigen verpleegstersopleiding.52 

Hoofdstuk 1.2

  Op missie in koloniaal Congo,  
Ceylon en Brits-Indië

In de jaren 1890 zetten de Zusters van Liefde hun eerste stappen buiten Europa. Zo-
als veel andere katholieke en protestantse religieuze gemeenschappen in het Westen, 
richtten ze hun pijlen op Afrika en Azië. De congregatie trok naar de Onafhankelijke 
Congostaat, de kolonie van de Belgische koning Leopold II, die in 1908 overgeno-
men werd door de Belgische staat, naar Zuidwest-Ceylon, dat deel uitmaakte van het 
Britse Rijk, en naar de provincie Punjab in het noorden van Brits-Indië. Aanvankelijk 
bleef hun aanwezigheid er beperkt tot een handvol huizen en enkele tientallen zus-
ters, de decennia daarop versterkten ze er stapsgewijs hun activiteiten. 

Net als bij de stichtingen in België, Groot-Brittannië of Nederland kwam de vraag 
tot oprichting van een missiehuis meestal via de bisschop of via een mannelijke mis-
siecongregatie. Hier en daar was het de koloniale overheid zelf die de ZLJM vroeg 
om een school, weeshuis of ziekenhuis te starten. In Congo werkte de congregatie 
ook samen met grote bedrijven. Als er een vraag voor een nieuwe stichting kwam, 
onderzochten de algemene oversten of de congregatie er kon op ingaan. Belangrijk 
was telkens de afweging of er voldoende zusters voorhanden waren. De Zusters be-
gonnen bovendien nooit aan een stichting als er geen priester was of meekwam. 
Die hadden ze namelijk nodig om de sacramenten toe te dienen en andere cruciale 
pastorale taken te vervullen. 

In hun missiehuizen legden de Zusters zich toe op wezenzorg, onderwijs en zieken-
zorg, zowel vanuit een caritasideaal als vanuit de drang om het katholieke geloof 
te verspreiden. De Belgische en Britse kolonisatoren steunden de activiteiten van 
de missiecongregaties in het kader van hun zogeheten beschavingspolitiek. Kerk en 
staat werkten meestal nauw samen, al waren ze niet altijd twee handen op één buik. 
Ook de samenwerking tussen de ZLJM en andere katholieke missiecongregaties ver-
liep gewoonlijk vlot. 

De koloniale maatschappij in Congo, Brits-Indië en Ceylon was hiërarchisch opge-
deeld volgens ras, etniciteit, religie en, in het geval van het Indische subcontinent, 
kaste. Als witte Europeanen stonden de Zusters mee aan de top van de koloniale  
pikorde én namen ze het koloniale denken over. Koloniale hiërarchieën bepaalden 
wie toegang kreeg tot hun onderwijs en zorg en wie kon toetreden tot de gemeen-
schap van de Zusters.53

  Congo

Midden-Afrika was al sinds de jaren 1870 het toneel van een hernieuwde missie-
beweging, na eerdere pogingen in de 18de eeuw.54 Protestantse missionarissen 
uit Groot-Brittannië, de Verenigde Staten en Zweden bouwden er als eersten een 
aanwezigheid uit. Al snel volgden katholieke missionarissen uit Frankrijk, zoals de  
Witte Paters. Na de stichting van de Onafhankelijke Congostaat (1885), een per-
soonlijke kolonie van de Belgische koning Leopold II, kwamen er ook Belgische  

Wereldwijde expansie (1888-1945)



— 77—76

congregaties. Leopold II moedigde missieorganisaties aan om zich in zijn kolonie te 
vestigen, want hun aanwezigheid legitimeerde zijn koloniale bewind. De Scheutisten 
waren de eerste mannelijke missionarissen in 1888, de Zusters van Liefde waren de 
eerste vrouwelijke congregatie die de stap waagde.55 

Eerste stappen
In 1891 trokken de Zusters van Liefde naar Congo. Hun vertrek was niet onvoorbe-
reid. Algemeen overste Janssens had al langer missieplannen: in 1888 legde hij, in 
overleg met de Gentse bisschop, contacten om het terrein van de ZLJM uit te breiden 
naar Congo en naar Mongolië. Daartoe startte Janssens zelfs al een missienoviciaat 
in het klooster van Kwatrecht. Op 8 december 1891 vertrokken de eerste tien zusters 
(acht Belgische, een Duitse en een Zwitserse) samen met een priester voor een boot-
reis van een maand naar Congo. De oudste was 39, de jongste 23. Hun vertrek kreeg in 
België heel wat persaandacht. Op 10 januari 1892 kwamen ze aan in Congo.56

De zusters reisden naar Congo om er aan de slag te gaan als verpleegsters in een hos-
pitaal van de Compagnie du Chemin de Fer du Congo in Kinkanda. Die maatschappij 
legde een spoorweg aan tussen Matadi en Léopoldville (het huidige Kinshasa), een 
project waarbij duizenden Afrikaanse en Aziatische arbeiders en tientallen Europese 
werknemers om het leven kwamen.57 Naast Afrikanen zette de spoorwegmaatschap-
pij immers ook Chinese arbeiders in. Net als de Afrikanen werden zij uitgebuit en 
slecht behandeld.

Via de Gentse bisschop Stillemans was de spoorwegmaatschappij bij de Zusters van 
Liefde terechtgekomen. Stillemans was meteen te vinden voor het koloniale pro-
ject. Op het Katholiek Congres van Mechelen in 1891 hield hij een vurig pleidooi om 

De eerste zusters van 
Liefde voor hun vertrek 

naar Congo vanuit de 
haven van Terneuzen, 1891.

Hoofdstuk 1.2

Leopold II zoveel mogelijk te steunen bij zijn ‘beschavingswerk’. Zijn bisdom zou, 
zo kondigde hij aan, alvast naast enkele priesters ook zusters van Liefde sturen en 
financieel ondersteunen. Door die enthousiaste betrokkenheid stonden de missies 
van de congregatie, zeker in de beginjaren, onder scherp toezicht van de Gentse 
bisschop en zijn priesters.58

In Congo werkten de ZLJM nauw samen met de missionarissen van Scheut, en later 
met andere mannelijke congregaties. De invloed van de Scheutisten was groot. Zij 
stichtten en bestierden veel van de eerste missieposten waar de Zusters actief wer-
den. Onder hun hoede bouwde de congregatie op korte tijd drie gemeenschappen 
uit in het gebied rond de Congomonding: in Moanda, Nemlao en Kinkanda. Elke 
zustercommunauteit stond onder begeleiding van een ‘pater-directeur’. Hij func-
tioneerde als biechtvader, was verantwoordelijk voor de religieuze vorming van de 
zusters en oefende ook controle uit over hun uitgaven.59 De Zusters ontwikkelden 
er de activiteiten die hun werking in Congo lang zouden kenmerken: wezenzorg, on-
derwijs en ziekenzorg. Onderwijs en wezenzorg spitsten zich in de eerste plaats toe 
op de gekoloniseerde bevolking. De ziekenzorg was aanvankelijk vooral voor witte 
kolonialen bedoeld, maar al snel verzorgden de Zusters ook zwarte mensen, welis-
waar in aparte dispensaria.60

 
Moanda 

Het initiatief voor het vrouwenklooster in Moanda kwam in 1890 van de  
Scheutisten. Moanda had een mild kustklimaat en lag vlak bij Banana, een be-
langrijke koloniale handelspost en haven. De bouw van twee kloosters, een kerk 
en een weeshuis werd financieel ondersteund door Louise van de Woestyne, een 
invloedrijke Belgische burgervrouw die haar steentje wilde bijdragen aan de zoge-
heten beschavingsmissie in Congo. De 
koloniale overheid stelde de gronden 
ter beschikking, op voorwaarde dat er 
ook een dispensarium kwam. 

De bouw van de missiepost duurde 
maanden. De houten en ijzeren onder-
delen voor de gebouwen werden uit 
Europa geïmporteerd en ter plekke ge-
assembleerd. Ook het meubilair werd 
per boot overgebracht. Die tijdrovende 
en dure aanpak werd al snel stopgezet. 
Zeker in het moeilijk bereikbare Congo-
lese binnenland lieten de Scheutisten 
en de ZLJM al snel de zwarte bevolking 
gebouwen optrekken uit plaatselijk be-
schikbare materialen zoals leem, hout 
en zongedroogde baksteen.61

Ontwerptekening 
uit 1891 van de eerste 
missiegebouwen van de 
congregatie in Moanda.

Wereldwijde expansie (1888-1945)



—114

Tijden  
veranderen

HOOFDSTUK 1.3

1945-vandaag



— 117—116 Hoofdstuk 1.3

Het einde van de Tweede Wereldoorlog luidde wereldwijd een periode in van gro-
te maatschappelijke veranderingen, die een belangrijke impact hadden op de Kerk 
en op de religieuze gemeenschappen, zoals de ZLJM. In dit hoofdstuk gaan we in 
op die evoluties en op hoe de Zusters daarop inspeelden. Een eerste, fundamentele 
maatschappelijke verandering was de dekolonisatie. In Afrika en Azië bloeide het 
christelijke geloof, en leidde een dekolonisatiegolf tot het ontstaan van nieuwe, po-
litiek onafhankelijke staten, met een nieuwe kijk op hun verhouding tot religie. De 
West-Europese koloniale rijken wankelden samen met het wij-zij-denken waarop ze 
waren gebouwd. In die dekoloniserende wereld ondergingen de missiecongregaties 
en -ordes een diepgaande transitie. De opname van oblaatzusters als volwaardige 
zusters van Liefde, was daar een belangrijk resultaat van.

In het Westen kwamen fenomenen zoals secularisatie, de consumptiemaatschappij 
en de uitbouw van de welvaartsstaat in een stroomversnelling. Tussen 1962 en 1965 
vond het Tweede Vaticaans Oecumenisch Concilie, of Vaticanum II, plaats, de kerk-
vergadering waarmee het Vaticaan probeerde de Kerk bij de moderne tijd te bren-
gen. Voor de ZLJM leidde de daaruit volgende kerkvernieuwing tot een nieuwe Regel 
en een nieuw bestuurlijk model, een ander soort kloosterleven en een herbronning 
over hun spirituele fundamenten. Naar aanleiding van het Algemeen Kapittel van 
1958 begon de congregatie aan de opdeling in onafhankelijke provincies en verdween 
de functie van de mannelijke algemeen overste.

De ZLJM herdefinieerden in deze periode meermaals wie ze waren als congrega-
tie, wie toegang had tot de gemeenschap, hoe ze naar de wereld keken en wat hun 
apostolaatsrol inhield. Rond 1960 bereikte de congregatie haar toppunt op het vlak 
van aantal zusters: meer dan 2100.1 De samenstelling van die populatie veranderde 
wel. De congregatie moest zich aanpassen aan de eigen demografische evolutie, 
waarbij steeds meer Afrikaanse en Aziatische zusters op de voorgrond traden en de 

Het noviciaat van Gent, 
1955. De postulanten zijn  

in het zwart gekleed,  
de novicen in het wit. 

Tijden veranderen (1945-vandaag)

Europese zusterpopulatie vergrijsde. Dat aanpassingsproces was niet van vandaag 
op morgen voltooid. Tot in de jaren 1960 werden de Zusters van Liefde volledig 
vanuit Gent bestuurd. Ondanks de, zij het aarzelende, integratie van ‘inheemse’ 
zusters, bleef het bestuur nog geruime tijd hoofdzakelijk wit. Dat veranderde gron-
dig in het laatste kwart van de 20ste eeuw: de ZLJM werden op alle niveaus een 
internationale congregatie. 

Door al die veranderingen heen bleven de ZLJM ook een bijzonder dynamische 
congregatie. Ze startte nieuwe initiatieven op nieuwe plekken in de wereld. Nieuwe 
apostolaatsvormen met een hernieuwde aandacht voor gemarginaliseerde groepen 
zagen het daglicht. De manier waarop de naoorlogse samenleving met sociale zorg 
omging en de evolutie van de zorgnoden, noopten de ZLJM tot keuzes. In Europa 
moesten er oplossingen gevonden worden voor de instellingen die de Zusters door 
de roepingencrisis en vergrijzing niet langer zelf konden ‘bemannen’ en beheren. 
Buiten Europa kenden hun zorg- en onderwijsactiviteiten wel een verdere bloei, 
maar met belangrijke aanpassingen in hun manier van werken.

  Kerk en staat dekoloniseren

De dekolonisatiebeweging vanaf de jaren 1940 maakte niet alleen een einde aan de 
Aziatische en Afrikaanse koloniale rijken van Groot-Brittannië of België, ze stortte 
ook de missiebeweging in een fundamentele crisis. Zowel vanuit Europa als vanuit 
de (ex-)kolonies kwam er scherpe kritiek op die missiebeweging, die de westerse 
cultuur en religie opgedrongen had aan Afrika en Azië. Ook binnen de Kerk rom-
melde het. In de (voormalige) kolonies eisten de plaatselijke geestelijken het leider- 
schap op over de nieuwe, nationale kerken, aangepast aan de eigen cultuur. Ze pleit-
ten voor het einde van het Europese paternalisme, een stop op het zenden van Euro-
pese missionarissen en een radicale heroriëntering van het missiedenken.2

  Overeind blijven in het uiteenvallende Britse Rijk

Na de Tweede Wereldoorlog viel het Britse Rijk op het Indische subcontinent de-
finitief uit elkaar. India eiste de onafhankelijkheid op in 1947. Pakistan splitste zich 
af. Ook Ceylon verklaarde zich in 1948 onafhankelijk. Die politieke aardverschuiving 
had enorme implicaties voor de Zusters van Liefde. Plots waren zij actief in drie 
gloednieuwe landen met een overheid die hen niet altijd even goedgezind was.

Chaos in India en Pakistan
Al tijdens de Tweede Wereldoorlog eiste de Indische bevolking de onafhankelijkheid 
op. Die eis was het resultaat van een decennialange campagne van het Indian National  
Congress en de charismatische hindoe Mahatma Gandhi. Omdat ze bang waren om 
gemarginaliseerd te worden in een onafhankelijk, overwegend hindoeïstisch India, 
eisten grote delen van de Indische moslimbevolking tegelijk een eigen staat voor 
moslims. De Britten probeerden die bewegingen te onderdrukken, maar waren niet 
meer bij machte om de onafhankelijkheidsbeweging te stoppen. In 1947 viel Brits- 



— 119—118

Indië uit elkaar in een voornamelijk hindoeïstisch India en een vooral islamitisch 
Pakistan. Die plotse scheiding en het overhaaste Britse vertrek gingen gepaard met 
bijzonder veel interreligieus geweld en grootschalige volksverhuizingen, vooral in 
grensgebieden zoals Punjab en Bengalen.3

De chaos en het geweld van de splitsing schudde de ZLJM door elkaar. In Dalhousie 
en Amritsar (beide in het huidige India) braken gewelddadige conflicten uit tussen 
hindoes, moslims en sikhs. De ZLJM maakten het van dichtbij mee: ‘Horrible scenes 
were witnessed.’ Heel wat ouders hielden hun kinderen thuis en de inschrijvingsaan-
tallen in de scholen van de congregatie, zowel aan Indiase als aan Pakistaanse kant, 
daalden drastisch. De leerlingen keerden slechts heel geleidelijk terug.4 Voor de 
congregatie was het belangrijkste gevolg van de scheiding tussen India en Pakistan 
dat er nu een landsgrens liep tussen de verschillende huizen van de ZLJM. Door de 
voortdurende spanningen en regelmatige gewapende conflicten tussen beide landen 
in de jaren 1950 en 1960, konden zusters die grens alsmaar moeilijker oversteken. 
Het maakte de oprichting van aparte Indiase en Pakistaanse provincies onvermijde-
lijk (zie verder).5

Bovendien was de congregatie bezorgd over de toekomst van de christenen op het 
Indische subcontinent. De Zusters vreesden dat de nieuwe staten de godsdienstvrij-
heid zouden terugschroeven ten voordele van één nationale religie. De congregatie 
vreesde moeilijkheden voor haar apostolaatswerken, bijvoorbeeld op het vlak van 
onderwijs. Dat was immers een veld waar de pas onafhankelijke regeringen steeds 
meer controle over probeerden te krijgen. De Indiase en Pakistaanse overheid wil-
den de inbreng van buitenlandse missionarissen inderdaad doen dalen, maar de vrij-
heid van religie kwam voorlopig niet in het gedrang.6

Ondanks de moeilijkheden vielen de activiteiten van de ZLJM niet stil. In 1949 ves-
tigden de Zusters een school en een dispensarium in Gujranwala (Pakistan). Ze ver-
schaften er ziekenzorg aan de armste lagen van de (vooral islamitische) bevolking. 
De Zusters ondervonden soms negatieve reacties op hun aanwezigheid, maar er-
vaarden ook dat er vanuit de bevolking vraag was naar hun onderwijsaanbod.7 

In India bouwden de ZLJM in de jaren  
1960 hun nieuwe Indiase provincie  
uit met nieuwe huizen in Hulhundu,  
Barwadih, Chianki en Hinoo in het zui-
delijke deel van de deelstaat Bihar (sinds 
2000 de deelstaat Jharkhand) en in  
Sidhpur Noord, in de oostelijke uithoek 
van India. Zoals ze dat altijd deden,  
zetten de ZLJM er voornamelijk in op  
onderwijs en zorg. Als kers op de taart 
werden plannen gesmeed om in de 
hoofdstad New Delhi een provinciaal 
huis te starten.8

Openluchtconsulaties 
in het dispensarium van 

Gujranwala, 1950.

Hoofdstuk 1.3

Nationalistische tegenstand in Ceylon
Ceylon verkreeg in 1948 zijn onafhankelijkheid. De katholieke kaarten lagen er goed: 
de katholieke gemeenschap had er relatief veel invloed, ondanks het feit dat maar 
acht procent van de bevolking katholiek was. Veel toppolitici hadden bijvoorbeeld 
schoolgelopen aan de elitescholen van protestantse en vooral katholieke missies. De 
allereerste eerste minister van het onafhankelijke Ceylon, Don Stephen Senanaya-
ke van de United National Party, zat bijvoorbeeld op een Anglicaanse eliteschool in  
Colombo. Ook de ZLJM hadden politieke hoogvliegers onder hun alumni, zoals 
Nanda Ellawala, parlementslid voor de linkse Sri Lanka Freedom Party.9

Toch kreeg de Katholieke Kerk het moeilijk. Hoewel de overheid de godsdienstvrij-
heid garandeerde, promootte de Ceylonese en, vanaf 1972, Sri Lankaanse overheid, 
onder druk van nationalisten, steeds actiever het boeddhisme en de Singalese taal en 
cultuur. In 1956 riep de Ceylonese overheid het Singalees uit tot officiële taal, en aan 
het einde van de jaren 1960 werd het boeddhisme – het geloof van de meerderheid 
van de Sri Lankanen – de officieuze staatsreligie.10 

De nationalisten zagen de Katholieke Kerk als hun tegenstander, omdat die een 
buitenlands geloof en een buitenlandse manier van leven predikte. Samen met de 
communisten zetten ze druk op de overheid om een aantal antikatholieke maatre-
gelen te nemen. De Kerk zag haar inkomsten en bezittingen daardoor plots extra 
belast. Alle buitenlandse missionarissen moesten ook opnieuw een verblijfsaanvraag 
indienen. Enkel wie zich volgens de overheid ‘nuttig’ maakte, mocht blijven. Ook 
het dertigtal Belgische zusters van Liefde dat in de jaren 1960 in Ceylon verbleef, 
vreesde een tijdlang een verplicht vertrek.11

De meest verregaande maatregel was de nationalisatie van de meerderheid van de 
katholieke scholen in 1960. Voor congregaties als de ZLJM was onderwijs decennia-

Tijden veranderen (1945-vandaag)

Leerlingen in rijen bij het 
begin van de schooldag  
in Ratnapura, 1955.



— 121—120

lang het belangrijkste bekeringsinstrument geweest. Plots maakten hun scholen deel 
uit van het staatsonderwijs, deden boeddhistische leerkrachten en directieleden hun 
intrede en werden er ook andere godsdiensten onderwezen.12 De Zusters zagen hun 
scholen in Kegalle en Ratnapura in handen van de overheid vallen, ondanks protest 
van de ouders en katholieke parochianen. Die bezetten zelfs de scholen om te ver-
mijden dat overheidsambtenaren ze officieel konden overnemen. De ZLJM zagen al 
die maatregelen als onderdeel van een ‘koude oorlog tegen het christendom’.13

  Congo na 1945

In Congo stond na de Tweede Wereldoorlog onafhankelijkheid niet op de agenda 
van de Belgische kolonisator. De hele koloniale periode door verzette de zwarte be-
volking zich tegen de onderdrukking en exploitatie door Belgen. In de jaren 1950 
groeide die tegenstand bij de Congolese stedelijke elite uit tot de eis tot onafhanke-
lijkheid. Pas in 1960 werd Congo een onafhankelijke staat. 

Welvaartskolonialisme en de missies
Congolese stakingen en opstanden tijdens de oorlog waren voor de Belgische bevol-
king een signaal geweest dat er iets aan het koloniale systeem diende te veranderen. 
Voortaan moest de Congolese bevolking delen in de koloniale welvaart en zogeheten 
vooruitgang. De koloniale overheid voerde daartoe een actieve welvaartspolitiek en 
investeerde onder meer in medische zorgen en onderwijs, twee domeinen waar de 
missies – inclusief de Zusters van Liefde – sterk in stonden. Ondanks de algemene 
roepingencrisis in België nam het aantal missionarissen in Congo daardoor snel toe, 
van ongeveer drieduizend in 1945 tot ongeveer zesduizend in 1960.14

De ZLJM telden in de jaren 1950 een tweehonderdtal leden in Congo. Er traden ook 
steeds meer oblaatzusters in, van een twintigtal in 1945 tot net geen honderd aan 
de vooravond van de onafhankelijkheid. Toch kwamen de Zusters handen te kort. 
‘Our houses in Congo have taken such proportions during the last war, that we are obli-

ged to send them extra help for which we 
are not prepared’, schreef de vrouwelijke 
algemene overste Cesaire Volckaert in 
1949 aan de bisschop van Johannesburg. 
Ze kon geen zusters missen voor een 
nieuwe missie in Zuid-Afrika, want die 
waren allemaal aan het werk in de be-
staande stichtingen. Daarbovenop deed 
de congregatie steeds vaker een beroep 
op lekenleerkrachten.15

Door het tekort aan missiezusters en 
hun beperkte financiële slagkracht fo-
custen de Zusters voornamelijk op het 
in stand houden van hun activiteiten, 
en niet meer op uitbreiden. Kipushi en 

Hoofdstuk 1.3

Klas in de school van  
de ZLJM in Kipushi, met 

een lekenleerkracht 
(links) en enkele zwarte 

assistenten, 1945.

Saint-Trudon werden gesloten in respectievelijk 1948 en 1953 vanwege te weinig men-
sen en middelen. Er kwamen enkel nieuwe huizen in de buurt van bestaande hui-
zen. Zo stichtten de Zusters in 1956 Tshimuanza vanuit de missiepost Hemptinne 
Saint-Benoît (later Bunkonde). In de snel uitbreidende zwarte wijken van steden als 
Luluabourg (het huidige Kananga) en Elisabethville (het huidige Lubumbashi) richt-
ten de Zusters ook nieuwe huizen op. Zo ontstonden er in die laatste, sterk groeiende 
stad de gemeenschappen Saint-Eloi in 1947 en Kenia in 1959.16

Onderwijs en ziekenzorg bleven de speerpunten van het apostolaat in Congo. Ze 
werden daarvoor nog steeds financieel ondersteund door de koloniale overheid. 
Toch waren er een aantal belangrijke nieuwe evoluties. Op het vlak van onderwijs 
deden de missies en koloniale overheid pogingen om het onderwijs voor Congolese 
meisjes en vrouwen uit te bouwen tot meer dan enkel lager onderwijs. De focus lag 
daarbij op de praktijk. Zo openden de Zusters een reeks huishoudscholen en startten 
ze verpleegster- en vroedvrouwopleidingen. Door het snel toenemende aantal witte 
kolonialen – er verbleven in de jaren 1950 zo’n honderdduizend Belgen in Congo 
– kende ook het onderwijs voor witte kinderen een snelle vlucht, vooral in grote 
koloniale centra zoals Elisabethville en Thysville (vandaag Mbanza-Ngungu). In de 
ziekenzorg bouwden de Zusters hun hospitalen en dispensaria voort uit. Volledig 
nieuw was dat de Zusters de omliggende dorpen gingen bezoeken om er de zieken 
te verzorgen en zuigelingenraadplegingen te houden. Dat kon nu dankzij de auto.17

Ontvoogding en onafhankelijkheid
De Congolese stedelijke elite had zich al decennialang ingezet om te ‘evolueren’ en 
te voldoen aan de Belgische beschavingsstandaarden. Maar omdat ze zwart waren, 
bleven ze vastzitten in hun tweederangspositie in het koloniale bestel. Geïnspireerd 
door de onafhankelijkheidsbewegingen in andere Afrikaanse kolonies zette ze in de 
jaren 1950 geleidelijke ontvoogding op de koloniale agenda. Zoals gebruikelijk rea-

Een groepje leerlingen van 
de verpleegopleiding van 
Saint-Eloi in Lubumbashi, 
1970. In het midden zit  
een zuster-verpleegster  
in opleiding.   

Tijden veranderen (1945-vandaag)



— 123—122

geerde de koloniale overheid met repressie en verdeel- en heerstactieken. Ze creëer-
de daarmee het omgekeerde van wat ze wilde: de vraag naar geleidelijke ontvoogding 
evolueerde razendsnel tot een eis voor onmiddellijke onafhankelijkheid.18

De Kerk leek iets verder te staan in het ontvoogdingsdenken dan de andere twee pij-
lers van het koloniale bestel, de overheid en de bedrijven. Een mogelijke verklaring 
is dat ze dichter bij de mensen stond en dus aanvoelde wat leefde onder de bevol-
king. Het was ook in katholieke middens – zowel onder progressieve Belgen als na-
tionalistische Congolezen – dat er in de jaren 1950 voor het eerst over ‘ontvoogding’ 
gesproken werd. De Kerk distantieerde zich ook meer van de koloniale overheid 
en zette zelf een paar belangrijke stappen in het dekoloniseren van de eigen wer-
king, bijvoorbeeld door het wijden van de eerste zwarte bisschoppen. Zo werd Pierre  
Kimbondo in 1956 de eerste zwarte hulpbisschop in Kisantu. In 1960 waren er al 
meer dan zeshonderd zwarte priesterwijdingen.19

Toch bleven de Kerk en de missies veeleer behoudsgezind. Ze erkenden de eis voor 
onafhankelijkheid, maar hoopten vooral dat er niet te snel van stapel gelopen zou 
worden. De meeste koloniale overheden investeerden na de Tweede Wereldoorlog in 
voorzieningen voor hun zwarte onderdanen en daar profiteerden de scholen, wees-
huizen en ziekenhuizen van de missies van. Bovendien leefde er een vrees voor het 
communisme en een terugkerend heidendom. Zo onderschreef paus Pius XII het 
principe van dekolonisatie, maar pleitte hij voor geleidelijkheid, deels uit angst voor 
het oprukkende communisme. Ook de zogeheten afrikanisering van de Congolese 
Kerk verliep traag, zeker in vergelijking met aangrenzende kolonies. Bovendien had-
den veel zwarte religieuzen in Congo een ondergeschikte positie of werden ze onder-
gebracht in aparte congregaties en instituten, zoals de Oblaatzusters van de ZLJM.20

De dubbele houding van de Katholieke Kerk was ook bij de ZLJM terug te vinden. 
Sommige zusters waren kritisch voor het koloniale systeem, dat volgens hen te sterk 
gericht was op economische exploitatie in plaats van de beschaving van het Congo-
lese volk. Tegelijkertijd bleef de congregatie terughoudend over de Congolese ‘ont-
voogding’, zoals de Congolese onafhankelijkheidseis in België voorzichtig benoemd 
werd. ‘Eens komt wellicht de tijd dat ze de plaats van de blanken moeten innemen’, klonk 
het begin jaren 1950 in Caritas.21 Ooit zou de Congolese bevolking het alleen moeten 
redden, maar dat zou nog decennia van Belgisch beschavingswerk vereisen.22

Aan de vooravond van de onafhankelijkheid, in de late jaren 1950, steunden de ZLJM 
wel een snelle emancipatie van de gekoloniseerde bevolking. Ze zagen onafhanke-
lijkheid als een logische volgende stap in het beschavingstraject dat de Congolese 
bevolking had doorlopen tijdens de kolonisatie en waar hun congregatie zelf aan had 
bijgedragen. Maar die onafhankelijkheid veranderde niets aan hun taak in Congo. 
Die bleef ‘het rijk van Christus vestigen’, ditmaal zij aan zij met de Congolese zusters 
van Liefde (zie verder).23 De Congolese bevolking zou hen nog steeds nodig hebben 
voor bijvoorbeeld armenzorg en onderwijs. Bovendien leefde er, net zoals in Punjab 
en op Ceylon, de vrees dat de Congolese bevolking na het vertrek van de kolonisator 
zou afwijken van het katholieke geloof. Al waren er evengoed zusters die veel ver-
trouwen hadden in de Congolese toekomst en geloofden dat de katholieke zaadjes 
die zij er als Belgische missionarissen hadden geplant, tot bloei zouden komen.24

Hoofdstuk 1.3

De bijzonder snelle daadwerkelijke on-
afhankelijkheid van 1960 kwam voor 
de ZLJM als een verrassing. De geweld-
dadige onafhankelijkheidsperiode, die 
voortduurde tot in 1965, schokte veel 
zusters. Er braken plunderingen en 
rellen los, waardoor veel witte zusters, 
net als heel wat andere Belgen, Congo 
ontvluchtten. In sommige gebieden, 
waar na decennia van Belgische ver-
deel-en-heerstactieken tussen gemeen-
schappen conflicten losbraken, werden 
zwarte zusters vanwege hun etniciteit 
bedreigd. In Katanga koos de congrega-
tie, net als de meeste missieordes (zie 
2.4), de kant van het door het Belgische 
establishment gesteunde afscheidingsregime van Moïshe Tshombe. Al bij al kwamen 
de Zusters zonder veel kleerscheuren uit de overgangsperiode. Nu was het tijd om 
de nieuwe, Zaïrese provincie uit te bouwen.25

  De integratie van de Oblaatzusters

De dekolonisatie verplichtte de Zusters niet alleen om hun apostolaat te heroriënte-
ren, maar ook om de identiteit van de congregatie te herdenken. Tot dan maakten de 
zusters en hun oversten een onderscheid tussen ‘echte’ zusters van Liefde en oblaat-
zusters – Ceylonese, Indiase, Pakistaanse en Congolese meisjes, die de Zusters per 
definitie ongeschikt achtten om volwaardig toe te treden. Dat koloniale onderscheid 
kwam nu onder druk te staan. Het besef dat er een einde moest komen aan die onge-
lijkheid groeide bij de Zusters zelf, maar ook bij de Afrikaanse en Aziatische kerklei-
ders. Bovendien maakten de overheden in het nieuwe India, Pakistan en Ceylon het 
de buitenlandse missionarissen moeilijker om hun werk voort te zetten. In Congo 
oefende het zaïriseringsbeleid van president Mobutu Sese Seko in de jaren 1960 en 
1970 druk uit op de Katholieke Kerk om te afrikaniseren.26 

Ceylon zet de eerste stappen
In 1956 overlegden de belangrijkste oversten in Ceylon en hun zuster-bezoekster, zus-
ter Elisabeth de la Trinité Billiau, over de toekomst van de congregatie op het eiland. 
Ze kwamen onder andere tot het besluit dat het systeem van de Oblaatzusters, een 
aparte gemeenschap met tweederangszusters die vooral huishoudelijk werk deden 
en niet echt opgenomen werden in de congregatie, moest verdwijnen. Dat sommige 
Ceylonese vrouwen wél zuster van Liefde konden worden en andere niet (zie 1.2), was 
geen houdbare situatie. ‘Wij maken geen onderscheid tussen Zusters’, klonk het nu.27 

Zusters bij hun aankomst 
in België na hun vlucht 
voor het geweld in Congo, 
1960.

Tijden veranderen (1945-vandaag)



— 125—124

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

50

19
13

19
15

19
17

19
19

19
21

19
23

19
25

19
27

19
29

19
31

19
33

19
35

19
37

19
39

19
4
1

19
4
3

19
4
5

19
4
7

19
4
9

19
51

19
53

19
55

19
57

 
Zuster Elisabeth de la Trinité Billiau 

In 1956 stuurde de congregatie zuster Elisabeth de la Trinité naar Ceylon als zus-
ter-bezoekster, novicemeesteres en districtoverste van Colombo. Van 1929 tot 1933 
was ze al een tijdje missionaris geweest in Lahore. Daarna was ze directrice, novice-
meesteres en uiteindelijk overste in het Britse Letchworth geweest. 

Haar persoonlijke engagement en haar tussenkomsten versnelden de integratie van 
de Oblaatzusters. Zo schreef ze in oktober 1957: ‘Eever since I have come to Ceylon 
the Oblate question is uppermost on my mind. To me the very existence seems alien 
to our Congregation and to the spirit of our time … This anomaly of a Congregation 
within a Congregation will not be tolerated. We shall be obliged to change.’28

Sowieso liep het systeem op zijn laatste benen. In Ceylon werd kaste in de jaren 1940-
1950 steeds minder relevant als sociaal onderscheidingsmechanisme. Om de armoede 
te bestrijden, ontmoedigde de overheid na de onafhankelijkheid het kastesysteem. In 
1957 werd discriminatie op basis van kaste zelfs illegaal. Ook de Kerk van Ceylon ‘de-
mocratiseerde’: het Vaticaan benoemde aan een razend tempo Ceylonese priesters, bis-
schoppen en zelfs kardinalen. Die zetten op hun beurt missieordes en -congregaties on-
der druk om komaf te maken met discriminatie op basis van nationaliteit of afkomst.29 

Dat alles had al snel gevolgen voor de ZLJM. Er waren sinds de onafhankelijkheid 
in 1948 nauwelijks oblaatzusters bijgekomen. Het overgrote deel van de Ceylone-
se vrouwen trad toe als volwaardige zuster van Liefde. De laatste oblaatzuster leg-
de in 1953 haar geloften af. Daarna bleef enkel het ‘dringende probleem’ over van de  
37 bestaande oblaatzusters.30

In de loop van 1957 werd er uitgebreid gecorrespondeerd tussen de lokale oversten, de 
algemene oversten in Gent en de bisschop van Galle over de afschaffing van het aparte 
oblatennoviciaat en de integratie van de Oblaatzusters. De dekolonisatie van Kerk en 
samenleving zorgde voor een momentum. Al snel stonden alle neuzen in dezelfde 
richting. De oblaatzusters zelf streefden ook naar meer gelijkheid, al weerklinkt hun 
stem veel minder in de archieven van de congregatie.31

Zuster Elisabeth de la 
Trinité Billiau (midden)  

in Galle, jaren 1950.

Hoofdstuk 1.3

 
De Oblaatzusters van Ceylon 

Over de Oblaatzusters is weinig archief bewaard. Dankzij de verslagen van de ge-
sprekken die zuster-bezoekster Elisabeth de la Trinité in 1957 met de oversten in 
Ceylon voerde met betrekking tot de integratie van de Oblaatzusters komen we 
toch een en ander over hen te weten. 

Op dat moment waren er nog 49 oblaatzusters. De jongste was 38, de meesten 
waren 50 of ouder. Dat verbaast niet aangezien er sinds 1953 geen nieuwe oblaat-
zusters meer toetraden. De meesten waren van relatief goede komaf. Vaak kwa-
men ze uit katholieke families, op een vijftal oblaatzusters na die wees waren of 
zich van het boeddhisme bekeerd had-
den. Ze spraken redelijk goed Engels, 
volgens de oversten, en opvallend veel 
oblaatzusters kregen best wat verant-
woordelijkheid binnen de congregatie: 
ze runden de weeshuizen, gaven les, 
beheerden de kantproductie, deden 
het onthaal van de kloosters, onderhiel-
den de sacristie … Andere oblaatzus-
ters – vaak zij van wie de kennis van het 
Engels of het opleidingsniveau minder 
goed geacht werden – kregen meer uit-
voerende taken, zoals helpen in de keu-
ken, slaapzaal of kantkamer. Sommige 
oblaatzusters waren duidelijk gefrus-
treerd over hun ondergeschikte plaats 
binnen de congregatie. Zo noteerde de 
overste van Ratnapura dat zuster Teresa 
‘verbitterd’ was over de ‘minderwaar-
dige positie van een Oblate’. Komende 
generaties konden wel toetreden als 
volwaardige zuster en hadden ook toe-
gang tot betere opleidingen, zoals die 
tot verpleegster.32

Ceylonese oblaatzusters in 
Galle bij hun volwaardige 
opname in de congregatie, 
1958.

Evolutie van het aantal Ceylonese oblaatzusters per jaar, tot aan hun integratie in 1958

Tijden veranderen (1945-vandaag)



— 127—126

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

200

19
24

19
26

19
28

19
30

19
32

19
34

19
36

19
38

19
4
0

19
4
2

19
4
4

19
4
6

19
4
8

19
50

19
52

19
54

19
56

19
58

Omdat er onrust was bij de oblaatzusters en de witte zusters over de verwachte ver-
anderingen, plande de congregatie een transitieperiode. De algemene oversten von-
den bijvoorbeeld dat het Engels, de spiritualiteit, de opleiding en etiquette van de 
oblaatzusters te wensen overlieten, al gaven ze toe dat dat vooral de schuld van de 
congregatie zelf was. Een transitieperiode moest dat remediëren.33 De plaatselijke 
oversten en zuster-bezoekster Elisabeth de la Trinité waren het daar niet mee eens. 
Op 15 oktober 1957 schreven ze naar het algemeen bestuur. Alle bezwaren moesten 
opzij worden gezet voor een snelle en volledige integratie. Op 17 december 1957 volg-
de daartoe een verzoekschrift aan Rome.34

De toestemming van de Heilige Stoel kwam er op 5 juli 1958. Op 15 augustus 1958 
werden de oblaatzusters feestelijk opgenomen in de congregatie.35 Uit het verslag 
van zuster Elisabeth de la Trinité over die dag spreekt grote vreugde: ‘It has been a 
wonderful day! A dream, a beautiful dream come true, something that seemed impossible 
has become reality in such a simple way, one almost wonders where the difficulties lay and 
why it was not done long ago!’ De oblaatzusters die hun eeuwige geloften reeds hadden 
afgelegd, spraken die geloften opnieuw uit als volwaardige zuster van Liefde. Enkele 
tijdelijk geprofeste oblaatzusters werden opnieuw geprofest.36

Moeilijke integratie in Congo
In Congo verliep de integratie van de ondertussen meer dan honderd oblaatzusters 
minder vlekkeloos.37 Oblaatzusters waren er onmisbaar in de scholen, dispensaria 
en zuigelingenraadplegingen. Net als in Azië maakten ze geen gelijkwaardig onder-
deel uit van de congregatie en leefden ze in aparte vertrekken.

Vanaf het einde van de jaren 1940 lanceerden de apostolisch vicarissen in Congo  
allerlei voorstellen over de toekomst van de Oblaatzusters. Die vicarissen hadden 
de voorbereiding van volwaardige Afrikaanse bisdommen als taak. De zusterge-
meenschappen van de ZLJM hingen af van meerdere apostolisch vicarissen. De op-
lossingen die de kerkelijke overheid voor de situatie van de Oblaatzusters bedacht, 
konden dus van regio tot regio verschillen. Bernard Mels, de apostolisch vicaris 
van Hoog-Kasaï, sprak zich in mei 1958 uit voor het opnemen van de zusters in een 
nieuwe, onafhankelijke congregatie, los van de Zusters van Liefde en onder contro-
le van de lokale bisschop. Er waren zo al meerdere nieuwe ‘inlandse’ congregaties 
in Congo. Zuster Donat Olivier, de zuster-bezoekster van Kasaï, stuurde dat voor-
stel door naar het congregatiebestuur in Gent, maar voegde eraan toe dat vicaris 
Mels het aantal oblaatzusters dat liever tot de Zusters van Liefde zou toetreden, 
onderschatte. Zij dacht dat ruim 90 procent van de oblaatzusters dat zou willen. De 
apostolisch vicaris van Matadi pakte het anders aan. Hij bezocht de oblaatzusters 
en legde hen de vraag voor of ze wilden overgaan naar de Zusters van Liefde, dan 
wel of ze tot een diocesane congregatie wilden behoren. De meerderheid koos voor 
de Zusters van Liefde.38 

De congregatie zelf was ook verdeeld over de te kiezen oplossing. Heel wat oblaat-
zusters wilden volwaardig lid worden. Ze kregen de steun van een deel van de zus-
ters ter plaatse, van de Congolese Kerk en van de algemene oversten in Gent.39 Dat 
andere congregaties al een beter statuut hadden voor hun oblaatzusters, was daarbij 

Hoofdstuk 1.3

een motivatie. ‘Zoals de andere Europese congregaties in Congo moeten we ons aanpas-
sen aan de moderne tijd en een nieuwe formule vinden’, schreef zuster Marie-Godelieve 
Billiau in 1957. Zij maakte als raadszuster deel uit van het bestuur van de congre-
gatie van 1946 tot 1965 en was onder meer verantwoordelijk voor de missies en de 
missionarissen. De algemene oversten hadden haar daarom ook met de Congolese 
oblatenkwestie belast.40 

De zusters van sommige Congolese huizen, zoals dat van Elisabethville, zagen 
de integratie ondertussen als een louter administratieve gelegenheid. Het onder-
scheid tussen beide gemeenschappen was volgens hen al vervaagd. In de praktijk 
werkten en leefden ze nauw samen: ‘We zijn klaar om hen op te nemen in ons kloos-
ter, ze bidden nu al samen met ons in de kapelle, ze nemen naast ons plaats in de refter, 
tijdens de recreatie, in de slaapzaal.’41 Heel wat zusters zagen het feit dat Congolese 
vrouwen nu zusters van Liefde wilden worden als het ultieme resultaat van hun 
bekerings- en beschavingsijver. Bovendien was de congregatie bezorgd dat Congo- 
lese vrouwen bij andere congregaties zouden intreden, terwijl de Zusters hun ar-
beidskracht hard nodig hadden. In Katanga liep de congregatie daardoor effectief 
nieuwe kandidates mis die wegens het oblatensysteem van de ZLJM voor een an-
dere congregatie kozen.42

In het koloniale Congo van de jaren 1950 gold echter nog steeds een strikt onder-
scheid tussen witte kolonisator en zwarte gekoloniseerde. Vanuit hun wit superi-
oriteitsgevoel bleef het voor een deel van de congregatie en sommige apostolisch 
vicarissen ondenkbaar dat zwarte oblaatzusters van de ene op de andere dag zuster 
van Liefde konden worden. Naar analogie van het Belgische antwoord op de eis tot 
onafhankelijkheid van de Congolese elite, pleitten zij voor geleidelijkheid. Pas na ja-
ren van voorbereiding zouden de oblaatzusters klaar zijn om toe te treden. Daarbij 
speelden nog steeds racistische vooroordelen. Doordat de oblaatzusters als zwarte 
vrouwen ‘zo gevoelig waren voor hun natuur’ en een gebrekkige opvoeding hadden 

Tijden veranderen (1945-vandaag)

Evolutie van het aantal Congolese Oblaatzusters per jaar,  
tot aan hun integratie in 1959



— 129—128

0

5

10

15

20

25

30

35

40

19
22

19
24

19
26

19
28

19
30

19
32

19
34

19
36

19
38

19
4
0

19
4
2

19
4
4

19
4
6

19
4
8

19
50

19
52

19
54

19
56

19
58

19
6
0

19
6
2

gekregen in ‘heidense of oppervlakkig ge-
kerstende milieus’ was het mentaliteits-
verschil met de witte zusters zogenaamd 
te groot. Een oplossing die daarom ook 
op tafel lag, was de individuele promo-
tie van ‘verdienstelijke’ oblaatzusters tot 
volwaardige zusters.43

Na heel wat discussie en briefwisseling 
tussen Gent, de gemeenschappen in 
Congo, de apostolisch vicarissen en de 
pauselijke delegaat viel uiteindelijk de 
beslissing om alle Congolese zusters 
te integreren in de congregatie. In de 
loop van 1959 en 1960 volgden daartoe 
de nodige toestemmingen uit Rome en 
konden de oblaatzusters van de ver-
schillende Congolese gemeenschappen 
intreden. De ZLJM kregen er zo 120 
‘nieuwe’ zusters en 25 novicen bij.44 

Op papier waren de oblaatzusters nu 
geïntegreerd. In de praktijk duurde het 
langer voor alle onderscheid verdwenen 

was. Binnen sommige huizen bleven Congolese en Europese zusters nog lange tijd 
van elkaar gescheiden. Het vergde soms een hele tijd voor Congolezen en Belgen 
samen aten en er zowel Congolese als Belgische maaltijden geserveerd werden. Zo 
bleven de zwarte zusters in Mikalayi tot in de jaren 1970 apart eten, samen met de 
leerlingen van het internaat. Op sommige plaatsen hadden witte zusters het echt 
moeilijk om te aarden in de nieuwe ‘gemengde’ gemeenschappen. Zij konden of wil-
den zich niet aanpassen aan samenleven met zwarte vrouwen. Dat ging zo ver dat 
sommige witte zusters overgeplaatst moesten worden.45

Tegelijkertijd heerste er ook bij veel zwarte zusters frustratie. De Congolese bis-
schoppen probeerden de Kerk te afrikaniseren. Voor veel zwarte zusters verliep het 
afrikaniseringsproces binnen hun eigen congregatie te traag. Witte zusters en hun 
Europese referentiekader bleven dominant. Sommige zwarte zusters trokken de 
‘sens missionaires’ van een aantal van hun witte collega’s in twijfel. In Katanga liepen 
de spanningen in sommige huizen hoog op. Het provincie- en algemeen bestuur zet-
te daarom alles in het werk om een dialoog tussen de twee groepen te starten.46 De 
congregatie zou de komende decennia blijven inzetten op het creëren van een meer 
internationale sfeer (zie verder). 

India en Pakistan: het oblatenstatuut dooft uit
In 1962 maakten de Zusters van Liefde de oblaatzusters uit India en Pakistan zonder 
veel interne discussie volwaardig lid van de congregatie. Veel informatie bevatten de 
archieven van de congregatie daarover niet. Vermoedelijk verliep de integratie van 

Symbolische scène 
van de integratie van 

de oblaatzusters in 
de congregatie in 

Lubumbashi, 1959.

Hoofdstuk 1.3

de oblaatzusters daar zo vlot omdat het statuut er in de praktijk al grotendeels uit-
gedoofd was, net als in Ceylon. Na de onafhankelijkheid in 1947 kwamen er nog maar 
zeven oblaatzusters bij. De laatste was Maryam Theresa Joseph in 1954. De volgende 
Indiase en Pakistaanse vrouwen startten hun noviciaat als volwaardige zuster van 
Liefde, te beginnen met Mannamplakal Rosamma Sebastian, Kozhimannil Marykutty,  
Koikara Teresa en Plakithottil Aleykutty in 1958.47 

Ook in India en Pakistan ondervond de congregatie druk van de plaatselijke Katho-
lieke Kerk en de overheden. Bovendien groeide het besef dat de Indiase en Pakis-
taanse zusters de sleutel waren tot een bloeiende congregatie in de toekomst – ze-
ker omdat Europese missionarissen vanaf 1947 moeilijker toegang kregen tot beide  
landen. Ook de oblaatzusters twijfelden niet. Samen riepen ze op tot een congrega-
tie zonder onderscheid.48

  Een nieuwe Regel

De geest van vernieuwing die na de Tweede Wereldoorlog door de Kerk waaide, beïn-
vloedde de Zusters van Liefde van Jezus en Maria op alle vlakken. De Zusters stelden 
zich ontvankelijk op voor de vernieuwingsideeën en het door het Tweede Vaticaans 
Oecumenisch Concilie, of Vaticanum II, gepropageerde aggiornamento. Al was er ook 
aarzeling en terughoudendheid. Het in de praktijk brengen van de vernieuwing was 
een lang en complex proces, dat, net zoals in andere congregaties, leidde tot een 
hernieuwde dynamiek, spanningen en twijfel. Tot dan toe waren veranderingen in 
de religieuze gemeenschappen vooral top-down doorgevoerd door de mannelijke 
clerus. De stimulans voor vernieuwing kwam nu weliswaar opnieuw vanuit de ker-
kelijke hiërarchie, maar de veranderingen vonden eveneens hun oorsprong bij de 
vrouwelijke religieuzen zelf. Daarbij daagden ze zelfs bestaande gezagsstructuren en 
conventies uit. Vrouwelijke religieuzen droegen na de Tweede Wereldoorlog actief 
bij tot de verandering van het religieuze leven.49 

Tijden veranderen (1945-vandaag)

Evolutie van het aantal Indische/ Indiase en Pakistaanse Oblaatzusters per jaar,  
tot aan hun integratie in 1962




