
Dit levensverhaal van Śrīla Prabhupāda is een duidelijk bewijs dat het mogelijk 
is om de waarheid over te dragen en tegelijkertijd een dynamisch en opmerkelijk 
en zelfs in bepaalde opzichten een ‘origineel’ persoon te zijn… Op een leeftijd die 
bijna iedereen heel gevorderd zou noemen en waarop de meeste mensen op hun 
lauweren zouden rusten, gaf hij gehoor aan de opdracht van zijn spiritueel leraar 
en begon zijn moeilijke en inspannende reis naar Amerika. Śrīla Prabhupāda 
is natuurlijk een van de duizenden leraren op het gebied van spirituele kennis. 
Maar op een bepaalde manier is hij ook een uit duizenden  –    en misschien wel 
een uit een miljoen.

harvey cox
Professor in de Theologie 
Universiteit van Harvard

Bij het lezen van deze beschrijvingen zal de lezer geraakt worden door Śrīla 
Prabhupāda’s persoonlijke kwaliteiten  –    zijn vastberadenheid, oprechte 
nederigheid en diepe spiritualiteit… Zijn leven, zoals hier beschreven, belichaamt 
het ideaal dat hij anderen voorhield. In een tijdperk vol hypocrisie en cynisme 
is zo’n zeldzaam voorbeeld precies wat we nodig hebben.

dr. j. stillson judah
Emeritus hoogleraar Godsdienstgeschiedenis 
Graduate Theological Union

 

Geleerden over 
Śrīla Prabhupāda



Iedereen die deze biografie leest zal geboeid raken. Dit waargebeurde verhaal 
verschaft ons een overvloed aan gegevens die ons helpen om het ontstaan van een 
religieuze beweging te begrijpen die nieuw is voor het Westen. In dit boek vinden 
we meer informatie dan in welk werk over welke andere beweging dan ook.

Een heel belangrijk punt is, dat hier getoond wordt dat iskcon niet gewoon 
een ‘nieuwe’ religieuze beweging is die alleen volgelingen telt in de Verenigde 
Staten en West-Europa, maar dat deze beweging diepgeworteld is in India 
en zich van daaruit over de hele wereld heeft verspreid. Het is een religieuze 
beweging die haar oorsprong heeft in India en nog steeds leeft en groeit in het 
India van vandaag.

dr. robert d. baird
Professor in de Godsdienstgeschiedenis 
School voor Religie Universiteit van Iowa

Hier vinden we het verhaal van een profetische spiritueel leraar, die de oorzaak 
van de chaos waar de hedendaagse maatschappij in verkeert volledig begrijpt. 
In een wereld waar het materialisme en hedonisme hoogtij vieren, is hij erin 
geslaagd tijdloze spirituele waarden te doen herleven. In dit boek maken we 
kennis met een heilige die iedereen die op zijn pad kwam aan het uiteindelijke 
doel van het leven herinnerde en hun niet alleen een theorie bood, maar bovenal 
een praktische manier van leven.

shaligram shukla
Professor in de Linguïstiek 
Universiteit van Georgetown

Zelden hebben we in de geschiedenis zo’n gedetailleerde en nauwkeurige 
beschrijving gehad van hoe een spiritueel leraar een nieuwe religieuze beweging 
sticht. En we hebben waarschijnlijk nog nooit over zo’n overvloed aan eerstehands 
gegevens kunnen beschikken. De godsdiensthistorici onder ons zullen jarenlang 
uit deze rijke bron kunnen putten.

dr. thomas j. hopkins
Voorzitter van de afdeling voor Religie 
Franklin en Marshall College 
Lancaster Lancaster, Pennsylvania



Een van de belangrijkste lessen die een oplettende lezer uit deze biografie van 
Bhaktivedanta Swami kan trekken, is hoe gecompliceerd en diepgaand de relatie 
tussen guru en leerling is. Veel van de kritiek van ouders en antisekte-bewegingen 
is gericht op het feit dat de sekteleiders absolute overgave zouden eisen van 
hun volgelingen. Men neemt aan dat de leider uit persoonlijke motieven (zoals 
macht of winstbejag) anderen manipuleert, terwijl de overgegeven leerlingen, 
in een toestand waarin ze niet langer voor zichzelf kunnen denken, gedwongen 
zijn de wispelturige bevliegingen van de spiritueel leraar te volgen. In dit boek 
over het leven van Śrīla Prabhupāda kunnen we zien hoe kortzichtig deze 
veronderstelling is. Uit iedere pagina komt duidelijk naar voren hoe deze jonge 
mannen en vrouwen zich vrijwillig wijden aan een man die ze bewonderen 
voor zijn diepgaande geloof en nederigheid, en niet voor zijn autocratische 
of dwingende eisen. Dit boek is een fascinerende kroniek, die ik u ten sterkste 
aanraad te lezen.

dr. larry d. shinn 
Professor in de Theologie 
Oberlin College, Oberlin, Ohio



THE BHAKTIVEDANTA BOOK TRUST

SATSVARŪPA DĀSA GOSWAMI

Stichter-ācārya van de Internationale Gemeenschap voor Krishna-bewustzijn

Een biografie van 

Śrī Śrīmad A.  C. Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

Prabhupāda



Lezers die meer willen weten over de in dit boek behandelde
onderwerpen, worden hierbij uitgenodigd contact op te 

nemen met het secretariaat van de Internationale 
Gemeenschap voor Krishna-bewustzijn.

www.krishna.com  �  www.bbtmedia.com

Herziene herdruk: 2024, 10 000 exemplaren  

Oorspronkelijke Nederlandse titel: Prabhupada – Het leven en werk van de 
stichter van de Hare Krishna beweging.

Nederlandse publicatie: 1986

© 1986, 2024 The Bhaktivedanta Book Trust International, Inc.
Alle rechten voorbehouden.

Oorspronkelijke Engelse titel: 
Prabhupāda – Your Ever Well-wisher

© 1983, 2003 The Bhaktivedanta Book Trust International, Inc.

isbn 978 90 70742 37 9
nur 731

SURINA ME
Markine Sri Mayapur Dham
Kwattaweg 459 
Paramaribo, Suriname
t  +597 (0)895 0482
iskconsuriname108@yahoo.com
www.iskconsuriname.wordpress.com

NEDERL A ND
ISKCON Amsterdam 

Lizzy Ansinghstraat 80 I
1072 rd Amsterdam
t  +31 (0)20 67 51 404

info@iskconamsterdam.nl
www.iskconamsterdam.nl

www.harekrishna.nl

BELGIË
ISKCON Radhadesh
Petite Somme 5
6940 Septon (Durbuy)
t  +32 (0)86 32 35 90
info@radhadesh.com
www.radhadesh.com



Inleiding 1

Boeken van Śrī Śrīmad 
A.   C. Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

Uitspraakgids

Verklarende woordenlijst

Over de schrijver

Andere boeken van  
Satsvarūpa Dāsa

 
Goswami (Engels)

Inhoud
3

een

twee

drie

vier

vijf

zes

zeven

acht

29

56

109

162

216

244

277

322

371

373

375

381

382

Eenzame strijd

Het prille begin

Alleen hij kon hen leiden 

In alle steden en alle dorpen 

Een tempel voor Kṛṣṇa (i)

Een tempel voor Kṛṣṇa (ii)

Twee werelden verenigd

De laatste les



1

Śrī śrīmad a. c. bhaktivedanta swami, die later śrīla prabhupāda 
werd genoemd, zou pas na 1965, het jaar van zijn aankomst in Amerika, 

wereldberoemd worden. Voordat hij uit India vertrok, schreef hij drie boeken; in 
de twaalf jaar daarna zou hij er meer dan zestig schrijven. Voordat hij uit India 
vertrok, wijdde hij één leerling in; in de twaalf jaar daarna zou hij er meer dan 
vierduizend inwijden. Voordat hij uit India vertrok, geloofde bijna niemand dat 
hij zijn droom, een wereldwijde gemeenschap van toegewijden van Kṛṣṇa, zou 
kunnen verwezenlijken. Maar in de tien jaar daarna zou hij de Internationale 
Gemeenschap voor Krishna-bewustzijn oprichten en meer dan honderd centra 
openen. Voordat hij koers zette naar Amerika, was hij nog nooit buiten India 
geweest. Maar in de twaalf jaar daarna zou hij vele malen de wereld rond reizen 
om de beweging voor Kṛṣṇa-bewustzijn verder te verspreiden.

Hoewel het misschien lijkt alsof hij zijn levenswerk in een late opwelling 
van revolutionaire spirituele prestaties heeft volbracht, waren de eerste negen-
enzestig jaar van zijn leven hierop een voorbereiding. En hoewel Prabhupāda 
en zijn leer voor de Amerikanen een onbekend en onverwacht verschijnsel 
waren  –  ‘Hij leek de geest uit Aladins lamp wel’ –  was hij een krachtig vertegen-
woordiger van een eeuwenoude culturele traditie.

Śrīla Prabhupāda werd op 1 september 1896 in Kolkata, India, geboren als 
Abhay Charan De. Zijn vader, een textielkoopman, heette Gour Mohan De en 
zijn moeder Rajani. Naar goed Bengaals gebruik lieten zijn ouders een astroloog 
komen om de horoscoop van het kind te berekenen en ze waren in de wolken 
met de gunstige uitkomst. De astroloog deed een bijzondere voorspelling: op 
zeventigjarige leeftijd zou Abhay de oceaan oversteken, een groot religieus lei-
der worden en 108 tempels openen.

Het ouderlijk huis van Abhay lag aan Harrison Road 151 in het Indiase deel 
van Noord-Kolkata. Zijn vader, Gour Mohan De, maakte deel uit van de aristo-
cratische suvarṇa-vaṇik-gemeenschap van kooplieden. Hij was verwant aan de 
welgestelde familie Mullik, die al honderden jaren handel in goud en zout had 
gedreven met de Britten. Vroeger waren de Mulliks lid geweest van de familie De, 

Inleiding
3



2 PRABHUPĀDA

een gotra (geslacht) dat teruggaat tot de oude wijze Gautama. Maar tijdens de 
Moghul-periode, toen India nog geen Britse kolonie was, had een moslimheer-
ser de titel Mullik (‘heer’) verleend aan een welgestelde, invloedrijke tak van de 
De’s. Een paar generaties later was een dochter van de De’s getrouwd met iemand 
van de familie Mullik en sindsdien hadden de twee families contact gehouden.

Lokanath Mullik bezat een heel huizenblok aan beide zijden van Harrison 
Road en Gour Mohan bewoonde er met zijn gezin een paar kamers in een 
gebouw met drie verdiepingen. Tegenover het huis waar de familie De woonde, 
stond een Rādhā–Govinda-tempel, waar de Mulliks de afgelopen 150 jaar de 
Beeldgedaanten van Rādhā en Kṛṣṇa hadden vereerd. De Beeldgedaanten werden 
in stand gehouden met inkomsten uit de verschillende winkels van de Mulliks. 
Ook de priesters die de erediensten verzorgden, werden daarvan betaald. De 
leden van de familie Mullik gingen elke ochtend vóór het ontbijt naar de tempel 
om Rādhā-Govinda te zien. Ze offerden dan gekookte rijst, kacaurī’s en groen-
ten op een grote schaal en deelden de prasādam daarna uit aan mensen uit de 
buurt die de Beeldgedaanten ’s morgens kwamen bezoeken. Een van de dagelijkse 
bezoekers was Abhay Charan, samen met zijn moeder, zijn vader of een bediende.

Gour Mohan De was een zuivere vaiṣṇava en hij voedde zijn zoon op in 
Kṛṣṇa-bewustzijn. Omdat zijn eigen ouders ook vaiṣṇava’s geweest waren, had 
Gour Mohan nooit vlees, vis, eieren, koffie of thee aangeraakt. Hij had een lichte 
gelaatskleur en was ingetogen van aard. Voordat hij ’s avonds zijn textielwinkel 
afsloot, zette hij altijd een kom rijst midden op de vloer voor de ratten, zodat 
ze niet aan het textiel zouden gaan knagen. Wanneer hij thuiskwam, las hij in 
het Caitanya-caritāmṛta en het Śrīmad-Bhāgavatam (de belangrijkste teksten 
voor Bengaalse vaiṣṇava’s), chantte hij op zijn meditatiekralen en vereerde hij 
de Beeldgedaante van Heer Kṛṣṇa. Hij was een vriendelijk en hartelijk man en 
gaf Abhay nooit straf. Zelfs wanneer hij zich verplicht voelde hem terecht te wij-
zen, bood hij eerst zijn verontschuldigingen aan: “Je bent mijn zoon, dus moet ik 
je nu berispen. Dat is mijn plicht. Zelfs Caitanya Mahāprabhu’s vader bestrafte 
Hem als dat nodig was. Trek het je dus niet te veel aan.”

In het geheugen van Prabhupāda was voor altijd het beeld gegrift van de 
manier waarop zijn vader Kṛṣṇa met veel devotie vereerde. Hij zou zich herin-
neren hoe zijn vader ’s avonds meestal laat thuiskwam van zijn textielwinkel 
en hoe hij Heer Kṛṣṇa dan trouw vereerde, terwijl hij voor het huisaltaar stond. 

“Wij sliepen al”, vertelde Prabhupāda, “en vader deed ārati. Dan werden we wak-
ker van het ting-ting-ting van de bel en zagen we hem neerbuigen voor Kṛṣṇa.”

Gour Mohan wilde dat zijn zoon vaiṣṇava-idealen zou hebben; hij wilde dat 
Abhay een dienaar van Rādhā en Kṛṣṇa en een prediker van het Bhāgavatam 
zou worden en dat hij de devotionele kunst van het bespelen van de mṛdaṅga 
zou leren. Hij ontving regelmatig bezoek van sādhu’s en dan vroeg hij hun: “Geef 



3I N L E I D I N G

mijn zoon alstublieft uw zegen dat Śrīmatī Rādhārāṇī hem zal zegenen.” Toen 
Abhay’s moeder zei dat ze wilde dat haar zoon een Brits advocaat zou worden 
als hij groot was (wat betekende dat hij in Londen zou moeten studeren), vond 
een van zijn ooms dat een goed idee. Maar Gour Mohan wilde er niets van 
weten: als Abhay naar Engeland ging zou hij misschien beïnvloed worden door 
de Europese manier van kleden en door hun gedrag. “Hij zal leren drinken en 
op vrouwen jagen”, argumenteerde Gour Mohan. “Ik heb zijn geld niet nodig.”

Al bij het begin van Abhay’s leven begon Gour Mohan zijn plannen uit te 
voeren. Hij liet een professionele mṛdaṅga-speler komen die Abhay de stan-
daardritmes moest leren spelen om de kīrtana’s te begeleiden. Rajani was scep-
tisch: “Wat heeft het voor zin om zo’n jong kind mṛdaṅga te leren spelen? Dat 
is niet zo belangrijk.” Maar Gour Mohan droomde nu eenmaal van een zoon die 
zou opgroeien met het zingen van bhajans, het bespelen van de mṛdaṅga en het 
spreken over het Śrīmad-Bhāgavatam.

Toen Abhay geboren werd, was zijn moeder Rajani dertig jaar. Net zoals haar 
echtgenoot stamde ze uit een oude Gauḍīya Vaiṣṇava-familie. Zij was donker-
der van huidskleur dan haar echtgenoot en ze had een licht ontvlambaar karak-
ter, terwijl hij nogal ingetogen was. Abhay zag dat zijn vader en moeder in vrede 
met elkaar samenleefden; nooit vormden ernstige echtelijke conflicten of diep-
gaande ontevredenheid een bedreiging in zijn ouderlijk huis. Rajani was kuis 
en religieus aangelegd; een voorbeeldige huisvrouw in de traditioneel vedische 
zin van het woord. Ze was altijd bezig voor haar echtgenoot en kinderen te zor-
gen. Abhay zag dat zijn moeder eenvoudige en ontroerende pogingen deed om 
zich er door gebeden en geloften van te verzekeren dat hij in leven zou blijven.

Net als Gour Mohan behandelde ook Rajani Abhay als een troetelkind. 
Terwijl haar echtgenoot zijn liefde tot uiting bracht door toegeeflijk te zijn en 
door plannen te maken voor een voorspoedig spiritueel leven van zijn zoon, 
kwam haar liefde tot uiting in haar pogingen Abhay te vrijwaren van alle geva-
ren, ziekte en dood. Toen Abhay geboren werd, legde ze de gelofte af dat ze met 
haar linkerhand zou eten tot de dag waarop haar zoon het zou opmerken en 
haar zou vragen waarom ze met de verkeerde hand at. Toen de kleine Abhay 
dit op zekere dag inderdaad vroeg, hield ze er onmiddellijk mee op. Het was 
gewoon een middel geweest om zijn leven te beschermen. Ze dacht namelijk 
dat hij door de kracht van haar gelofte op zijn minst zou opgroeien tot op het 
moment dat hij haar naar de gelofte zou vragen. Vaak nam zijn moeder hem 
mee naar de Ganges om hem persoonlijk te baden. Toen hij dysenterie kreeg, 
genas ze hem met hete purī’s en gebakken aubergine met zout. Soms gedroeg 
Abhay zich koppig: als hij ziek was weigerde hij elk medicijn. Maar zijn moeder 
was net zo vastbesloten als hij koppig was en dwong hem de medicijnen in te 
nemen. Als Abhay niet naar school wilde, was zijn vader zoals altijd toegeeflijk, 



4 PRABHUPĀDA

terwijl Rajani voet bij stuk hield en zelfs iemand liet komen om hem naar school  
te brengen.

In heel Noord-India wordt Heer Kṛṣṇa door het overgrote deel van de 
bevolking beschouwd als de Allerhoogste Persoonlijkheid Gods. Deze opvatting 
over Kṛṣṇa is ook in overeenstemming met de vedische teksten, vooral met de 
Bhagavad-gītā, de meest gelezen vedische tekst. Abhay raakte dan ook al van 
jongs af aan op natuurlijke wijze met het Kṛṣṇa-bewustzijn vertrouwd. Zijn vader 
was bovendien bijzonder vroom en in latere jaren zou Śrīla Prabhupāda hem “een 
zuivere toegewijde van Kṛṣṇa” noemen. Zelfs voordat het kind oud genoeg was 
om te lopen, nam Gour Mohan zijn zoon al mee naar de Rādhā-Govinda Mandir. 
Prabhupāda herinnerde zich later dat ze samen bij de ingang van de Rādhā-
Govinda-tempel hadden gestaan en daar urenlang tot de Beeldgedaanten van 
Rādhā-Govinda baden. Govinda was zo prachtig met Zijn amandelvormige ogen.

Abhay was ook helemaal weg van het Ratha-yātrā, een festival dat jaarlijks 
in Kolkata werd gehouden ter ere van Heer Jagannātha. De grootste Ratha-yātrā 
van Kolkata werd gehouden in de Rādhā-Govinda Mandir, met drie afzonder-
lijke wagens waarop de Beeldgedaanten van Jagannātha (Kṛṣṇa), Balarāma en 
Subhadrā waren geplaatst. Vanaf de Rādhā-Govinda-tempel reden de wagens 
een klein eindje Harrison Road op en keerden dan weer om. Op die dag deel-
den de leiders van de tempel altijd grote hoeveelheden Jagannātha prasādam 
uit aan het publiek.

In alle steden van India wordt Ratha-yātrā gehouden, maar het oorspronke-
lijke Ratha-yātrā, dat elk jaar miljoenen pelgrims trekt, vindt plaats in Jagannātha 
Purī, een plaats vierhonderdvijftig kilometer ten zuiden van Kolkata. In Purī 
trekken massa’s mensen al eeuwenlang jaarlijks drie dertien meter hoge houten 
wagens over een traject van drie kilometer om een episode te gedenken uit het 
eeuwige spel van Heer Kṛṣṇa. Abhay hoorde vertellen hoe Heer Caitanya Zelf, 
vierhonderd jaar eerder, tijdens het Ratha-yātrā in Purī had gedanst en de leiding 
had gehad bij het extatische zingen van Hare Kṛṣṇa. Af en toe ging Abhay op 
het station naar de borden kijken waarop de vertrektijden van de treinen ston-
den aangegeven. Dan vroeg hij hoeveel het kostte om met de trein naar Purī te 
gaan en dacht hij er over na hoe hij het geld voor de reis bij elkaar moest krijgen.

Abhay wilde een eigen wagen hebben en zelf Ratha-yātrā vieren en natuur-
lijk klopte hij bij zijn vader aan voor hulp. Gour Mohan kocht tweedehands een 
negentig centimeter hoge replica van een ratha (wagen) voor hem en samen 
maakten vader en zoon steunpilaren waarop ze een baldakijn plaatsten dat 
zoveel mogelijk leek op dat van de grote wagens in Purī. Abhay liet zijn speel
kameraadjes en vooral zijn zusje Bhavatāriṇī meehelpen; het sprak vanzelf dat 
hij hun leider werd. Nadat hij ze had gesmeekt, waren de geamuseerde moe-
ders uit te buurt bereid speciale gerechten klaar te maken, zodat hij op zijn 



5I N L E I D I N G

Ratha-yātrā-festival prasādam zou kunnen uitdelen Net zoals het festival in Purī, 
duurde het Ratha-yātrā van Abhay acht dagen. Zijn familieleden liepen allemaal 
mee in de optocht en de kinderen uit de buurt trokken de wagen, terwijl ze zon-
gen en zichzelf met drums en karatāla’s begeleidden.

Toen Abhay ongeveer zes jaar was, vroeg hij zijn vader of hij zelf een 
Beeldgedaante mocht hebben om te vereren. Van jongs af aan had hij gezien 
hoe zijn vader thuis pūjā deed en hoe Rādhā-Govinda vereerd werden en hij had 
steeds gedacht: “Wanneer zal ik Kṛṣṇa zo kunnen vereren?” Gour Mohan kocht 
een paar kleine Beeldgedaanten van Rādhā en Kṛṣṇa en gaf die aan zijn zoon. 
Vanaf dat moment offerde Abhay alles wat hij at eerst aan Rādhā en Kṛṣṇa en, net 
zoals hij dat zijn vader en de priester van Rādhā-Govinda had zien doen, offerde 
hij een ghee-lamp aan zijn Beeldgedaanten en legde hij Ze ’s avonds te ruste.

Toen Śrīla Prabhupāda aan het eind van de jaren zestig grote Ratha-yātrā-
festivals begon te houden in de steden van Amerika en hij Beeldgedaanten 
van Rādhā en Kṛṣṇa op de altaren in zijn iskcon-tempels plaatste, zei hij dat 
hij al deze dingen van zijn vader had geleerd. Het enige bijzonder belangrijke 
onderdeel van het Kṛṣṇa-bewustzijn dat hij niet van zijn vader had geleerd, zei 
hij, was het belang van het drukken en verspreiden van transcendentale litera-
tuur. Dat had hij uitsluitend van zijn spiritueel leraar geleerd, die hij pas later 
zou ontmoeten.

Abhay studeerde nog toen zijn vader zijn huwelijk regelde met Rādhārāṇī 
Datta, een dochter van een koopmansfamilie waar hij connecties mee onder-
hield. Maar Abhay bleef nog enkele jaren bij zijn eigen familie wonen, en zij bij 
de hare; hij kreeg dus niet meteen de verantwoordelijkheid over een gezin. Eerst 
moest hij zijn studie afmaken.

Maar tijdens het vierde jaar van zijn studie begon Abhay er steeds minder 
voor te voelen zijn diploma te halen. Hij sympathiseerde met de nationalisten, 
die voorvechters waren van nationale scholen en zelfbestuur.

In het studiejaar boven Abhay zat een vurig nationalist, Subhas Chandra 
Bose. Hij zou later de leider worden van het Indiase Nationale Leger, dat gevormd 
zou worden om de heerschappij van de Britten in India omver te werpen. Toen 
Subhas Chandra Bose er bij de studenten op aandrong de Indiase onafhanke-
lijkheidsbeweging te steunen, gaf Abhay daar gehoor aan. Het vertrouwen dat 
Bose had in het spiritueel leven en zijn enthousiasme en vastberadenheid ston-
den hem erg aan. Abhay interesseerde zich niet voor politieke activiteiten, maar 
het ideaal van de onafhankelijkheidsbeweging sprak hem wel aan. De roep om 
svarāj (onafhankelijkheid) had bij vrijwel alle studenten, evenals Abhay, gehoor 
gevonden, ook al was het ondergronds.

Abhay was vooral geïnteresseerd in Mohandas K. Gandhi. Gandhi had 
altijd een Bhagavad-gītā bij zich en zei dat hij meer door de Gītā werd geleid 



6 PRABHUPĀDA

dan door welk boek dan ook. Hij hield er zuivere gewoontes op na en onthield 
zich van genotmiddelen, vlees en vrije seks. Hij leefde sober, net als een sādhu, 
maar scheen over meer integriteit te beschikken dan de bedelende sādhu’s die 
Abhay zo vaak had gezien. Abhay las Gandhi’s toespraken en volgde al zijn acti-
viteiten. Misschien kon Gandhi, zo dacht hij, spiritualiteit in de praktijk brengen.

Gandhi riep de Indiase studenten op hun studie op te geven. Scholen die 
door vreemdelingen werden geleid, zei hij, brachten je een slavenmentaliteit 
bij. Zo werd men niet meer dan een marionet in handen van de Britten. Toch 
was een schooldiploma de basis om carrière te maken in het leven. Abhay over-
woog alles zorgvuldig en toen hij in 1920 zijn vierde studiejaar afmaakte en voor 
het examen slaagde, weigerde hij zijn diploma in ontvangst te nemen. Op deze 
manier wilde hij protest aantekenen en reageren op Gandhi’s oproep.

Na de slachtpartij bij Jallianwala Bagh, waarbij Britse soldaten honderden 
ongewapende Indiërs doodschoten die zich voor een vreedzame bijeenkomst 
hadden verzameld, riep Gandhi op tot een volledige stopzetting van de samen-
werking en tot het boycotten van alles wat Brits was. Door zijn diploma te wei-
geren, begon Abhay zich steeds meer te scharen aan de kant van Gandhi’s onaf-
hankelijkheidsbeweging. Hoewel Abhay’s vader zich hierover zorgen maakte, 
nam hij het zijn zoon niet kwalijk. Hij bekommerde zich meer om de toekomst 
van Abhay dan om het politieke lot van India. Daarom zorgde hij ervoor dat 
Abhay via een vooraanstaande familievriend, een zekere Dr. Kartick Chandra 
Bose, een goede baan kreeg. Dr. Bose, die behalve een voortreffelijk chirurg ook 
fabrikant van geneesmiddelen was, had een eigen bedrijf met de naam Bose’s 
Laboratory, gevestigd in Kolkata. Hij wilde Abhay graag als afdelingschef in zijn 
firma aannemen. 

Zijn leven lang zou Śrīla Prabhupāda vaak en met veel gevoel terugdenken 
aan zijn eerste ontmoeting met zijn spiritueel leraar in 1922. Eerst wilde Abhay 
hem niet ontmoeten, omdat hij niet bepaald onder de indruk was van de zoge-
naamde sādhu’s die bij zijn vader op bezoek kwamen. Maar een van Abhay’s 
vrienden was blijven aandringen en had hem meegenomen naar het gebouw 
van de Gauḍīya Maṭha. Ze waren naar het dak gebracht en zagen daar Śrīla 
Bhaktisiddhānta Sarasvatī. Abhay en zijn vriend hadden nog maar nauwelijks 
hun eerbetuigingen gebracht en waren bezig te gaan zitten, of hij zei tegen hen: 

“Jullie zijn jonge, ontwikkelde mensen. Waarom trekken jullie er niet op uit om 
overal ter wereld de boodschap van Heer Caitanya te prediken?”

Abhay was heel verrast dat de sādhu hun onmiddellijk had gevraagd om 
namens hem te gaan prediken. Onder de indruk als hij was, wilde hij Bhakti
siddhānta Sarasvatī met intelligente vragen op de proef stellen.

Abhay was gekleed in witte khādī, wat in het India van die tijd betekende 
dat iemand het streven van Gandhi naar politieke onafhankelijkheid steunde. In 



7I N L E I D I N G

de geest van het Indiase nationalisme vroeg Abhay daarom: “Wie zal uw bood-
schap van Caitanya horen? We leven in een afhankelijk land. India moet eerst 
onafhankelijk worden. Hoe kunnen we de Indiase cultuur uitdragen, zolang we 
door de Britten worden overheerst?”

Śrīla Bhaktisiddhānta antwoordde dat het Kṛṣṇa-bewustzijn niet hoefde te 
wachten op een verandering in de Indiase politiek en ook niet afhankelijk was 
van wie er aan de macht was. Het Kṛṣṇa-bewustzijn was zó belangrijk, dat het 
niet kon wachten.

Abhay was getroffen door zijn stoutmoedigheid. Heel India was in rep en roer 
en leek te bevestigen wat Abhay had gezegd. Veel beroemde leiders uit Bengalen, 
heiligen en zelfs Gandhi  –  intelligente en spiritueel gerichte mensen  –  hadden 
dezelfde vraag kunnen stellen om deze sādhu op de proef te stellen.

Maar Śrīla Bhaktisiddhānta stelde dat alle regeringen tijdelijk waren. De 
eeuwige werkelijkheid was het Kṛṣṇa-bewustzijn en de spirituele ziel het ware 
zelf. Geen enkel door de mens bedacht politiek systeem kon de mensheid wer-
kelijk helpen. Dit was het oordeel van de vedische heilige teksten en van de lijn 
van spiritueel leraren. Het echte welzijnswerk, zei hij, moet veel verder gaan 
dan de zorg voor het tijdelijke en moet de mens voorbereiden op zijn volgend 
leven en op zijn eeuwige relatie met de Allerhoogste.

Abhay was al tot de slotsom gekomen dat dit in elk geval niet weer een of 
andere dubieuze sādhu was en hij luisterde aandachtig naar de woorden van Śrīla 
Bhaktisiddhānta. Hij merkte dat hij geleidelijk overtuigd raakte. Bhaktisiddhānta 
Sarasvatī citeerde sanskrietverzen uit de Bhagavad-gītā, waarin Heer Kṛṣṇa ver-
klaart dat een mens alle andere religieuze plichten moet laten voor wat ze zijn 
en zich over moet geven aan Hem, de Allerhoogste Persoonlijkheid Gods. Abhay 
was Heer Kṛṣṇa en Zijn instructies in de Bhagavad-gītā nooit vergeten en zijn 
familie had Heer Caitanya Mahāprabhu, voor wiens missie Bhaktisiddhānta 
zich inzette, altijd vereerd. Maar hij was verbaasd deze leer op zo’n meester-
lijke manier gepresenteerd te horen.

Abhay voelde zich verslagen. Maar hij genoot ervan. Toen de discussie na 
twee uur afgelopen was, liep hij samen met zijn vriend de trap af en de straat 
op. Śrīla Bhaktisiddhānta’s uitleg van de onafhankelijkheidsbeweging als een 
tijdelijke, onvolmaakte zaak, had diepe indruk op Abhay gemaakt. Hij voelde 
zich meer een volgeling van Bhaktisiddhānta Sarasvatī dan een nationalist. Ook 
dacht hij bij zichzelf, dat het beter zou zijn geweest als hij niet was getrouwd. 
Deze grote persoonlijkheid vroeg hem te gaan prediken. Hij had zich onmid-
dellijk bij hem kunnen aansluiten, maar nu vond hij het niet juist om zijn gezin 
in de steek te laten.

“Hij is fantastisch!” zei Abhay tegen zijn vriend. “De boodschap van Heer 
Caitanya is in handen van een heel deskundig iemand.”



8 PRABHUPĀDA

Later vertelde Śrīla Prabhupāda, dat hij Śrīla Bhaktisiddhānta eigenlijk 
diezelfde avond nog als zijn spiritueel leraar had aanvaard. “Niet officieel,” zei 
Prabhupāda, “maar in mijn hart. Ik vond dat ik een bijzonder fijn, heilig per-
soon had ontmoet.”

Na zijn eerste ontmoeting met Bhaktisiddhānta Sarasvatī, begon Abhay 
meer contact te zoeken met de toegewijden van de Gauḍīya Maṭha. Ze gaven 
hem boeken en vertelden hem de geschiedenis van hun spiritueel leraar. Śrīla 
Bhaktisiddhānta Sarasvatī was een zoon van Bhaktivinoda Ṭhākura, een andere 
grote vaiṣṇava-leraar in de opeenvolging van discipelen vanaf Heer Caitanya. 
Vóór Bhaktivinoda was de leer van Heer Caitanya onbegrijpelijk geworden 
door toedoen van leraren en sektes die ten onrechte beweerden dat ze volgelin-
gen van Heer Caitanya waren en die op verschillende drastische wijzen waren 
afgeweken van Zijn zuivere leer. De goede reputatie van het Vaiṣṇavisme was 
in gevaar. Maar Bhaktivinoda Ṭhākura had door het schrijven van vele boeken 
en door zijn sociale positie als hooggeplaatst regeringsfunctionaris het aanzien 
van het Vaiṣṇavisme in ere weten te herstellen. Hij predikte dat de leer van Heer 
Caitanya de hoogste vorm van theïsme was en dat ze voor alle mensen van de 
hele wereld bedoeld was en niet voor een bepaalde sekte, religie of natie. Hij 
voorspelde dat Heer Caitanya’s leer over de hele wereld verspreid zou worden 
en verlangde daar vurig naar.

Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī onderwees de conclusie van Heer Caitanya’s 
leer, namelijk dat Heer Kṛṣṇa de Allerhoogste Persoonlijkheid Gods is en dat het 
zingen van Zijn heilige naam belangrijker is dan welke andere religieuze activi-
teiten dan ook. In vroeger tijden waren er andere manieren om tot God te komen, 
maar in het huidige tijdperk van Kali zou alleen het zingen van Hare Kṛṣṇa effec-
tief zijn. Zich baserend op heilige teksten als de Bṛhan-nāradīya Purāṇa en de 
Upaniṣads, hadden Bhaktivinoda Ṭhākura en Bhaktisiddhānta Sarasvatī vooral 
de nadruk gelegd op het belang van de mahā-mantra: Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, 
Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare.

Abhay was op de hoogte van deze verwijzingen in de heilige teksten, hij 
kende de conclusies van de Gītā en ook het chanten van de mahā-mantra was 
niet nieuw voor hem. Maar nu hij de boeken van de grote ācārya’s gretig aan 
het lezen was, realiseerde hij zich de reikwijdte van Heer Caitanya’s boodschap 
pas echt. Nu ontdekte hij de diepgang van zijn eigen vaiṣṇava-erfgoed en zag 
hij hoe doeltreffend dit kon zijn om in een tijdperk vol problemen het hoogste 
welzijn voor de mensen te creëren.

Om zakelijke redenen verhuisde Abhay met zijn vrouw en kinderen naar 
Allahabad. Daar werd hij in 1932 geïnitieerd als leerling van Bhaktisiddhānta 
Sarasvatī. De dertig jaar die Abhay daarna nog in India doorbracht, zouden 
in het teken staan van een oprecht en steeds groeiend verlangen om het 



9I N L E I D I N G

Kṛṣṇa-bewustzijn over de hele wereld te prediken, zoals zijn spiritueel leraar 
hem had opgedragen.

Maar de verantwoordelijkheid voor zijn gezin en zijn predikactiviteiten 
leken met elkaar in botsing te komen. Thuis was zijn vrouw religieus, maar het 
idee zich in te zetten om het Kṛṣṇa-bewustzijn te verspreiden, sprak haar niet aan. 
Zelfs toen Abhay probeerde om thuis bijeenkomsten te houden en de Bhagavad-
gītā te bespreken, zat ze liever boven thee te drinken. Ondanks haar koppigheid 
bleef Abhay geduldig en probeerde hij haar erbij te betrekken.

Als vertegenwoordiger van de farmaceutische industrie reisde Abhay veel 
met de trein, vooral in het noorden van India. Hij dacht dat hij, als hij rijk werd, 
zijn geld goed zou kunnen gebruiken om de boodschap van Bhaktisiddhānta 
Sarasvatī te verspreiden. Deze gedachte stimuleerde hem bij het zaken doen.

Abhay was niet in de gelegenheid om met zijn spiritueel leraar mee te rei-
zen of hem vaak te zien, maar als het enigszins mogelijk was, probeerde hij een 
zakenreis naar Kolkata te plannen op een moment dat zijn spiritueel leraar 
daar ook was. Op die manier lukte het hem zijn spiritueel leraar in de loop van 
vier jaar ongeveer twaalf keer te ontmoeten. Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī 
gebruikte zulke krachtige argumenten tegen andere filosofieën, dat zelfs zijn 
eigen leerlingen hem altijd heel voorzichtig benaderden als hij alleen was. 
Maar tegen Abhay was Śrīla Bhaktisiddhānta altijd heel vriendelijk, hoewel ze 
elkaar niet vaak zagen. Śrīla Prabhupāda vertelde later: “Soms kreeg ik kritiek 
van mijn godsbroeders omdat ik nogal vrijuit met hem sprak. Dan haalden ze 
een Engels gezegde aan: ‘Dwazen stormen naar binnen waar engelen niet naar 
binnen durven gaan.’ Maar dan dacht ik: ‘Ik een dwaas? Nou, dat kan wel zijn, 
maar zo ben ik nu eenmaal.’ Mijn guru mahārāja heeft me altijd met heel veel 
genegenheid behandeld.”

In 1935 presenteerde Abhay een gedicht en een essay van eigen hand op een 
bijeenkomst van godsbroeders in Mumbai, ter gelegenheid van de 62e verjaar-
dag van Śrīla Bhaktisiddhānta. De teksten vielen nogal in de smaak en werden 
dan ook in het tijdschrift van de Gauḍīya Maṭha, The Harmonist, gepubliceerd. 
Een van zijn godsbroeders betitelde Abhay informeel als kavi, ‘geleerd dichter’. 
Voor Abhay kwam de lof voor zijn eerste publicaties pas echt toen het gedicht 
onder ogen kwam van Bhaktisiddhānta Sarasvatī. Met één couplet was Śrīla 
Bhaktisiddhānta zo blij, dat hij het aan al zijn bezoekers liet zien:

Het Absolute heeft gevoel
Hebt gij bewezen;
De ellende van het impersonalisme
Hebt gij naar het rijk der fabelen verwezen.



10 PRABHUPĀDA

Op de een of andere manier had Abhay in dit eenvoudige couplet de essen-
tie van de strijd van zijn spiritueel leraar tegen impersonalistische filosofieën 
weten te vatten. En voor Śrīla Bhaktisiddhānta was dit een teken dat Abhay de 
gedachten van zijn gurudeva heel goed aanvoelde. Ook over het essay dat Abhay 
geschreven had, was Śrīla Bhaktisiddhānta bijzonder te spreken en hij liet het 
aan enkele van zijn vertrouwelijkste leerlingen zien. Hij gaf de uitgever van The 
Harmonist de opdracht: “Publiceer alles wat hij schrijft.”

Een van de belangrijkste ontmoetingen die Abhay met zijn spiritueel leraar 
had, vond in 1935 plaats in Vṛndāvana. Abhay was niet langer een nieuweling, 
maar een bonafide leerling die zijn best deed zijn spiritueel leraar te helpen 
voor zover zijn leven als gezinshoofd dat toeliet. Toen Śrīla Bhaktisiddhānta op 
een dag met Abhay en enkele andere volgelingen een wandeling langs het hei-
lige Rādhā-kuṇḍa-meer maakte, nam hij Abhay in vertrouwen. Er was onenig-
heid geweest tussen enkele van zijn leidinggevende volgelingen, zei hij, en dat 
deed hem veel verdriet. De leerlingen hadden ruzie gekregen over wie welke 
van de verschillende kamers en faciliteiten kon gebruiken in het hoofdge-
bouw van de Gauḍīya Maṭha in Kolkata. Als ze nu al ruzie gingen maken, wat 
zou er dan gebeuren als hun spiritueel leraar er niet meer was? Abhay was 
niet bij het conflict betrokken geweest en wist niet eens waar het precies om 
ging. Maar toen hij zijn spiritueel leraar zo hoorde spreken, voelde hij zich ook  
bedroefd worden.

Diep verontrust zei Śrīla Bhaktisiddhānta tegen Abhay: “Er zal brand zijn.” 
Op een dag zou de Gauḍīya Maṭha in Kolkata door de wrijving tussen verschil-
lende partijen in vlammen opgaan, en dat vuur zou zich verspreiden en vernie-
tigend werk doen. Abhay luisterde, maar hij wist niet wat hij ervan moest den-
ken. “Het is misschien beter”, zei Bhaktisiddhānta Sarasvatī, “om het marmer 
van de muren van de tempel te halen en te verkopen. Het zou beter zijn als ik 
dat kon doen en boeken drukken.”

Toen zei Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī heel direct tegen Abhay: “Ik had 
het verlangen om boeken te drukken. Als je ooit geld hebt, druk er dan boeken 
mee.” Terwijl hij bij Rādhā-kunda stond en naar zijn spiritueel leraar keek, liet 
Abhay deze woorden diep tot zich doordringen: “Als je ooit geld hebt, druk er 
dan boeken mee.”

Śrīla Bhaktisiddhānta verliet deze wereld in december 1936. Een maand 
voor zijn heengaan schreef Abhay hem een brief. Hij vond dat hij als gṛhastha 
zijn spiritueel leraar niet volledig kon dienen en wilde weten wat hij nog meer 
kon doen. Daarom vroeg hij: “Is er iets bepaalds waarmee ik u van dienst kan 
zijn?” Twee weken later kreeg Abhay antwoord:



11I N L E I D I N G

Ik ben er volledig van overtuigd dat jij onze denkbeelden en 
redeneringen in het Engels kunt uitleggen aan mensen die 
onze talen (Bengaals en Hindi) niet spreken… Dat zal zowel 
jou als je toehoorders ten goede komen. Ik heb alle hoop dat 
jij een hele goede Engelssprekende prediker zult worden.

Abhay zag hier meteen dezelfde opdracht in die hij in 1922 bij zijn eerste 
ontmoeting met Śrīla Bhaktisiddhānta had gekregen. Hij zag de brief als een 
bevestiging. Nu had hij geen enkele twijfel meer over het doel van zijn bestaan.

“De brand in de maṭha” die Śrīla Bhaktisiddhānta voorspeld had, brak bijna 
onmiddellijk uit. Een paar oudere volgelingen verschilden van mening over het 
leiderschap in de maṭha’s en al snel ontaardde dat in rechtszaken over het eigen-
domsrecht van de tempels. Omdat Abhay een getrouwd zakenman was, had hij 
weinig te maken gehad met de activiteiten van de Gauḍīya Maṭha en daar had 
hij nu baat bij. Hij had niets te maken met de conflicten maar betreurde dat het 
uitdrukkelijk verzoek van hun spiritueel leraar om samenwerking werd gene-
geerd, waardoor zijn organisatie van tempels en drukpersen instortte.

Niet veel later brak er een ander, veel groter conflict uit: de Tweede Wereld
oorlog. De tactiek van de Britten bestond uit het tot zinken brengen van vele 
boten met voedsel en het vernietigen van een groot deel van de Indiase rijstoogst 
uit angst dat het voedsel in handen van de vijand zou vallen. Hierdoor moesten 
de Indiërs honger lijden en verloren ze de boten waarmee ze handel moesten drij-
ven. De hongersnood die hierdoor in Bengalen uitbrak, was de ergste in 150 jaar.

Abhay slaagde erin om net genoeg voedsel te bemachtigen om zijn eigen 
gezin in leven te houden. Maar maandenlang zag hij de talloze bedelaars op 
trottoirs en onbebouwde terreinen hun eten koken op geïmproviseerde fornui-
zen en in de open lucht of onder bomen slapen. Hij zag uitgehongerde kinde-
ren die de vuilnisbakken overhoop haalden op zoek naar iets eetbaars. Van daar 
was het maar een kleine stap om met de honden om het afval te gaan vechten, 
en ook dat werd een vertrouwd beeld in de straten van Kolkata.

Het onderricht dat hij van Śrīla Bhaktisiddhānta had gehad, hielp Abhay het 
lijden door de hongersnood te begrijpen. God had het zo geregeld dat de aarde vol-
doende voedsel kon produceren; het probleem was de hebzucht en het wanbeleid 
van de mens. “Er is in de wereld nergens gebrek aan”, had Śrīla Bhaktisiddhānta 
Sarasvatī gezegd. “Het enige waar gebrek aan is, is Kṛṣṇa-bewustzijn.” Deze spiri-
tuele visie leek nu meer dan ooit van toepassing, en Abhay verlangde steeds ster-
ker naar de praktische toepassing van datgene waarvan hij wist dat het alle ziek-
tes zou genezen. Ervan overtuigd dat hij een dringende boodschap had voor de 
wereldburgers die de oorlogen moe waren, overwoog hij een blad uit te geven in 
dezelfde krachtige stijl als zijn spiritueel leraar. Daarin zou de wereldcrisis door 



12 PRABHUPĀDA

het oog van de heilige teksten zou worden bekeken. Hij had ideeën genoeg en 
was al lang aan het sparen, juist voor dit doel.

In de voorkamer van zijn flat in Kolkata nam het idee voor het tijdschrift 
vaste vorm aan. Daar schreef, bewerkte en typte Abhay het manuscript. Hij 
noemde het tijdschrift Back to Godhead: “Gepubliceerd en opgericht door 
Abhay Charan De, in directe opdracht van Śrī Śrīmad Bhaktisiddhānta Sarasvatī 
Goswami Prabhupāda.”

Maar hij moest herhaaldelijk regeringsambtenaren om toestemming vragen 
voor het gebruik van papier om zijn tijdschrift te drukken. Hoewel hij maar één 
stem was tussen miljarden mensen en bovendien geen steun, geld of volgelingen 
had, vertrouwde hij op zijn guru en op Heer Kṛṣṇa. Hij was overtuigd van het 
belang van zijn boodschap. Daarom bracht hij, zelfs tijdens de oorlog, temidden 
van explosies en doden, het eerste nummer uit, “omdat er grote behoefte aan 
dit soort literatuur is.”

In de loop van de jaren veertig bleven grote nationale gebeurtenissen in India 
de aandacht van de wereld trekken. In 1947 verkreeg India haar lang begeerde 
onafhankelijkheid van Engeland. Maar de nationale vreugde werd al snel gevolgd 
door afgrijzen, toen honderdduizenden de dood vonden in de gevechten die 
volgden op de splitsing van het land in India en Pakistan. Zoals Prabhupāda 
later vertelde: “We hebben gezien hoe in 1947 de hindoes met de moslims voch-
ten. De ene partij bestond uit hindoes en de andere uit moslims. Ze vochten en 
zovelen kwamen om. En toen ze dood waren, was er geen verschil meer tussen 
wie er nu hindoe was en wie moslim  –  de mannen van de gemeentereinigings-
dienst stapelden de lijken op elkaar en gooiden ze ergens neer.”

Abhay had niet veel vertrouwen in de belofte dat er vrede zou komen en 
beschouwde de Indiase onafhankelijkheid ook niet als een oplossing. Wat kon 
er veranderen zolang de leiders niet godsbewust waren? In Back to Godhead 
schreef hij in het artikel Gandhi-Jinnah Talks: “Hindoe en mohammedaan, chris-
ten en christen, boeddhist en boeddhist zullen blijven vechten tot aan de dag 
van de totale vernietiging.” Zijn standpunt: zolang mensen geleid worden door 
zelfzuchtige belangen en het verlangen naar zinsbevrediging, zullen ze altijd 
blijven vechten. Werkelijke eenheid is alleen mogelijk op het niveau van spiri-
tueel begrip en dienst aan de Allerhoogste.

Zelfs toen Abhay niet in staat was voldoende geld bijeen te krijgen om regel-
matig nummers van Back to Godhead uit te brengen, bleef hij doorgaan met schrij-
ven. Zijn meest ambitieuze project was het schrijven van een commentaar op 
de Bhagavad-gītā, maar hij predikte ook de boodschap van Heer Caitanya door 
middel van brieven. Hij schreef brieven naar vele regeringsleiders, voorname 
bekenden en mensen van wie hij artikelen had gelezen of wier activiteiten zijn 
aandacht in de krant hadden getrokken. Hij presenteerde zichzelf als een nederig 



13I N L E I D I N G

dienaar en legde zo zijn ideeën uit over hoe de oorspronkelijke Kṛṣṇa-bewuste 
cultuur van India toegepast kon worden als de succesvolle oplossing voor aller-
lei problemen. Soms kreeg hij een reactie via de secretarissen van regeringsin-
stanties, maar meestal werden zijn brieven genegeerd.

Het was onvermijdelijk dat Abhay Mohandas Ghandhi in devotionele dienst 
zou willen betrekken. Omdat Gandhi zich zijn hele leven met moedige, asceti-
sche en voorbeeldige activiteiten voor zijn landgenoten had ingezet, had hij een 
enorme invloed gekregen op de Indiase massa’s. Bovendien droeg Abhay hem 
een warm hart toe omdat hij als jonge man tot zijn aanhangers had behoord. 
Op 7 december 1947 schreef Abhay Gandhi, die in New Delhi woonde, een lange 
brief. Hij was zich ervan bewust dat Gandhi problemen had met veel van zijn 
vroegere aanhangers, die nu de leiding in het land hadden. Ze brachten zijn ide-
alen van eenheid tussen hindoes en moslims en van de ontwikkeling van het 
platteland niet in praktijk. Zowel hindoes als moslims hadden kritiek op hem. 
Met zijn achtenzeventig jaar was hij een lichamelijk zwak en droefgeestig man.

Abhay wist dat zijn brief Gandhi waarschijnlijk nooit zou bereiken, maar 
hij verstuurde hem toch. Zichzelf een ‘onbekende vriend van Gandhi’ noemend 
schreef hij: “Ik zeg u als oprechte vriend dat u zich onmiddellijk uit de actieve 
politiek moet terugtrekken, als u tenminste geen roemloze dood wilt sterven.” 
Hoewel hij met warmte Gandhi’s eer en aanzien erkende, zei hij dat het alle-
maal illusie zou blijken. Behalve als Gandhi zich uit de politiek terug zou trek-
ken en zich zou gaan bezighouden met het lezen en prediken van de Bhagavad-
gītā. Vooral nu Gandhi aan het eind van zijn leven was gekomen, waarschuwde 
Abhay, moest hij het politieke gebeuren laten voor wat het was en zich richten 
op de Absolute Waarheid. Abhay verzocht Gandhi zich op zijn minst één maand 
terug te trekken en samen met hem de Bhagavad-gītā te bespreken.

Abhay’s brief zou onbeantwoord blijven. Een maand later, op 30 januari, 
vond Gandhi de dood. Plotseling kon Abhay’s brief van de maand daarvoor als 
een voorspelling worden gelezen.

terwijl abhay steeds intensiever begon te schrijven en te prediken, 
gingen zijn zaken en familieaangelegenheden geleidelijk achteruit. Hij had het 
gevoel dat een bepaald vers dat Heer Kṛṣṇa in het Śrīmad-Bhāgavatam sprak, 
speciaal op hem van toepassing was: “Wanneer Ik Me ten opzichte van iemand 
bijzonder genadig gestemd voel, neem Ik geleidelijk aan al zijn materiële bezit-
tingen weg. Zijn vrienden en familieleden willen dan niets meer te maken heb-
ben met zo’n berooide en ongelukkige kerel”  –  zodat er voor hem alleen nog Kṛṣṇa 
overblijft. Toen Abhay’s zaak in Allahabad zwaar in de schulden kwam te zitten, 
probeerde hij in Lucknow een fabriek te openen. In het begin zag het er hoopvol 
uit, maar ook deze fabriek begon verlies te draaien en moest worden gesloten.



14 PRABHUPĀDA

Hoewel hij zijn vrouw en kinderen, die in een appartement in Kolkata woon-
den, bleef onderhouden, woonde Abhay meestal ergens anders. Hij ging terug 
naar Allahabad, maar stopte steeds minder energie in de verkoop van farma-
ceutische producten. Hij was meer geïnteresseerd in prediken. 

Toen een gastvrije klant in de stad Jhansi hem uitnodigde om een lezing te 
geven in de Gita-Mandir, nam Abhay het aanbod graag aan. Zijn lezing viel in 
goede aarde bij het publiek van Jhansi, dat voornamelijk uit jonge studenten 
en artsen bestond. Maar hun waardering was hoofdzakelijk sociaal en cultureel 
geïnspireerd. Ze nodigden regelmatig mensen uit om een lezing te komen geven. 
Het was nooit hun bedoeling geweest dat Abhay zou proberen een permanent 
centrum in Jhansi te vestigen. Maar Abhay was vooruitziend en ambitieus. Hij 
droeg zijn zaken in Allahabad over aan zijn zoon en probeerde in Jhansi een 
spirituele beweging van de grond te krijgen.

Abhay was 56 en vond dat hij nu heel serieus moest beginnen de opdrachten 
van zijn spiritueel leraar te verwezenlijken. Zoals hij tegen iemand in Jhansi had 
gezegd: “De hele wereld, meneer Mitra, zit op een spirituele revolutie te wach-
ten.” Omdat de organisatie van zijn spiritueel leraar, de Gauḍīya Maṭha, door de 
voortdurende partijstrijd krachteloos geworden was, probeerde hij een wereld-
wijde beweging van toegewijden te beginnen. Hoewel hij maar een of twee 
actieve helpers had, kreeg hij de beschikking over een leegstaande tempel en 
begon te werken aan wat hij in gedachten voor zich zag als een soort spirituele 
Verenigde Naties. Hij schreef statuten en liet zijn beweging wettelijk registre-
ren als de League of Devotees.

Abhay ging volledig op in deze bezigheden tot hij op een dag een telegram 
ontving waarin stond dat er in zijn zaak in Allahabad was ingebroken. Zijn 
bedienden hadden zijn geld, de medicijnen en alles wat waarde had, gestolen. 
Nadat hij het nieuws gelezen had, viel hij stil. Maar daarna lachte hij en citeerde 
het Śrīmad-Bhāgavatam: Het is Kṛṣṇa’s genade als Hij het materiële succes van 
Zijn oprechte toegewijde tenietdoet. Toen een van zijn vrienden in Jhansi hem 
de raad gaf naar Allahabad terug te gaan, antwoordde hij: “Nee, dit is goed voor 
mij. Eerst was ik bedroefd dit te horen, maar ik begrijp nu dat hiermee een grote 
gehechtheid verbroken is. Mijn leven is nu volledig overgegeven en toegewijd 
aan Śri Śri Rādhā-Kṛṣṇa.”

Bij een bezoek aan zijn gezin in Kolkata maakte Abhay zich ook los van 
de laatste verantwoordelijkheden voor zijn familie. Hij had er nog steeds een 
bedrijfje en was gekomen om te proberen fondsen te verzamelen voor zijn zen-
dingswerk in Jhansi. Maar het was onvermijdelijk dat hij weer bedolven zou wor-
den onder familieverplichtingen. Sommige van zijn kinderen waren nog steeds 
niet getrouwd, de huur en rekeningen moesten worden betaald. Zelfs als hij zijn 
apotheek in Kolkata tot bloei wist te te brengen, zou het gezin alles opeisen wat 




