Geleerden over
Srila Prabhupada

Dit levensverhaal van Srila Prabhupada is een duidelijk bewijs dat het mogelijk
is om de waarheid over te dragen en tegelijkertijd een dynamisch en opmerkelijk
en zelfs in bepaalde opzichten een ‘origineel’ persoon te zijn... Op een leeftijd die
bijna iedereen heel gevorderd zou noemen en waarop de meeste mensen op hun
lauweren zouden rusten, gaf hij gehoor aan de opdracht van zijn spiritueel leraar
en begon zijn moeilijke en inspannende reis naar Amerika. Srila Prabhupada
is natuurlijk een van de duizenden leraren op het gebied van spirituele kennis.
Maar op een bepaalde manier is hij ook een uit duizenden — en misschien wel
een uit een miljoen.

HARVEY COX
Professor in de Theologie
Universiteit van Harvard

Bij het lezen van deze beschrijvingen zal de lezer geraakt worden door Srila
Prabhupada’s persoonlijke kwaliteiten — zijn vastberadenheid, oprechte
nederigheid en diepe spiritualiteit... Zijn leven, zoals hier beschreven, belichaamt
het ideaal dat hij anderen voorhield. In een tijdperk vol hypocrisie en cynisme
is zo'n zeldzaam voorbeeld precies wat we nodig hebben.

DR. J. STILLSON JUDAH
Emeritus hoogleraar Godsdienstgeschiedenis
Graduate Theological Union



Iedereen die deze biografie leest zal geboeid raken. Dit waargebeurde verhaal
verschaft ons een overvloed aan gegevens die ons helpen om het ontstaan van een
religieuze beweging te begrijpen die nieuw is voor het Westen. In dit boek vinden
we meer informatie dan in welk werk over welke andere beweging dan ook.

Een heel belangrijk punt is, dat hier getoond wordt dat ISKCON niet gewoon
een ‘nieuwe’ religieuze beweging is die alleen volgelingen telt in de Verenigde
Staten en West-Europa, maar dat deze beweging diepgeworteld is in India
en zich van daaruit over de hele wereld heeft verspreid. Het is een religieuze
beweging die haar oorsprong heeft in India en nog steeds leeft en groeit in het
India van vandaag.

DR. ROBERT D. BAIRD
Professor in de Godsdienstgeschiedenis
School voor Religie Universiteit van Iowa

Hier vinden we het verhaal van een profetische spiritueel leraar, die de oorzaak
van de chaos waar de hedendaagse maatschappij in verkeert volledig begrijpt.
In een wereld waar het materialisme en hedonisme hoogtij vieren, is hij erin
geslaagd tijdloze spirituele waarden te doen herleven. In dit boek maken we
kennis met een heilige die iedereen die op zijn pad kwam aan het uiteindelijke
doel van hetleven herinnerde en hun niet alleen een theorie bood, maar bovenal
een praktische manier van leven.

SHALIGRAM SHUKLA
Professor in de Linguistiek
Universiteit van Georgetown

Zelden hebben we in de geschiedenis zo'n gedetailleerde en nauwkeurige
beschrijving gehad van hoe een spiritueel leraar een nieuwe religieuze beweging
sticht. En we hebben waarschijnlijk nog nooit over zo'n overvloed aan eerstehands
gegevens kunnen beschikken. De godsdiensthistorici onder ons zullen jarenlang
uit deze rijke bron kunnen putten.

DR. THOMAS J. HOPKINS

Voorzitter van de afdeling voor Religie
Franklin en Marshall College
Lancaster Lancaster, Pennsylvania



Een van de belangrijkste lessen die een oplettende lezer uit deze biografie van
Bhaktivedanta Swami kan trekken, is hoe gecompliceerd en diepgaand de relatie
tussen guru en leerling is. Veel van de kritiek van ouders en antisekte-bewegingen
is gericht op het feit dat de sekteleiders absolute overgave zouden eisen van
hun volgelingen. Men neemt aan dat de leider uit persoonlijke motieven (zoals
macht of winstbejag) anderen manipuleert, terwijl de overgegeven leerlingen,
in een toestand waarin ze niet langer voor zichzelf kunnen denken, gedwongen
zijn de wispelturige bevliegingen van de spiritueel leraar te volgen. In dit boek
over het leven van Srila Prabhupada kunnen we zien hoe kortzichtig deze
veronderstelling is. Uit iedere pagina komt duidelijk naar voren hoe deze jonge
mannen en vrouwen zich vrijwillig wijden aan een man die ze bewonderen
voor zijn diepgaande geloof en nederigheid, en niet voor zijn autocratische
of dwingende eisen. Dit boek is een fascinerende kroniek, die ik u ten sterkste
aanraad te lezen.

DR. LARRY D. SHINN
Professor in de Theologie
Oberlin College, Oberlin, Ohio



Prabhupada

Een biografie van

Sri Srimad A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada

Stichter-dcdrya van de Internationale Gemeenschap voor Krishna-bewustzijn

SATSVARUPA DASA GOSWAMI

¢

THE BHAKTIVEDANTA BOOK TRUST



Lezers die meer willen weten over de in dit boek behandelde

onderwerpen, worden hierbij uitgenodigd contact op te

nemen met het secretariaat van de Internationale

Gemeenschap voor Krishna-bewustzijn.

NEDERLAND

ISKCON Amsterdam
Lizzy Ansinghstraat 8o 1
1072 RD Amsterdam

t +31(0)20 67 51 404
info@iskconamsterdam.nl

www.iskconamsterdam.nl

(=] 3= [u]

"

=

www.harekrishna.nl

BELGIE

ISKCON Radhadesh
Petite Somme 5

6940 Septon (Durbuy)
t +32(0)86 32 3590
info@radhadesh.com

www.radhadesh.com

SURINAME

Markine Sri Mayapur Dham
Kwattaweg 459

Paramaribo, Suriname

t +597 (0)895 0482
iskconsurinameio8@yahoo.com

www.iskconsuriname.wordpress.com

www.krishna.com # www.bbtmedia.com
Herziene herdruk: 2024, 10 0oo exemplaren
Oorspronkelijke Nederlandse titel: Prabhupada — Het leven en werk van de
stichter van de Hare Krishna beweging.

Nederlandse publicatie: 1986

© 1986, 2024 The Bhaktivedanta Book Trust International, Inc.

Alle rechten voorbehouden.

Oorspronkelijke Engelse titel:
Prabhupada - Your Ever Well-wisher

© 1983, 2003 The Bhaktivedanta Book Trust International, Inc.

ISBN 978 90 7074237 9
NUR 731



EEN

TWEE

DRIE

VIER

VIJF

ZES

ZEVEN

ACHT

Inhoud

#
Inleiding 1
Eenzame strijd
Het prille begin
Alleen hij kon hen leiden

In alle steden en alle dorpen

Een tempel voor Krsna (1)

Een tempel voor Krsna (11)

Twee werelden verenigd

De laatste les

Boeken van Sri Srimad

A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada
Uitspraakgids

Verklarende woordenlijst

Over de schrijver

Andere boeken van
Satsvartipa Dasa Goswami (Engels)

29

56

109
162
216
244
277

322

371
373

375

381

382



Inleiding

%

RI SRIMAD A. C. BHAKTIVEDANTA SWAMI, DIE LATER SRILA PRABHUPADA

werd genoemd, zou pas na 1965, het jaar van zijn aankomst in Amerika,
wereldberoemd worden. Voordat hij uit India vertrok, schreef hij drie boeken; in
de twaalf jaar daarna zou hij er meer dan zestig schrijven. Voordat hij uit India
vertrok, wijdde hij één leerling in; in de twaalf jaar daarna zou hij er meer dan
vierduizend inwijden. Voordat hij uit India vertrok, geloofde bijna niemand dat
hij zijn droom, een wereldwijde gemeenschap van toegewijden van Krsna, zou
kunnen verwezenlijken. Maar in de tien jaar daarna zou hij de Internationale
Gemeenschap voor Krishna-bewustzijn oprichten en meer dan honderd centra
openen. Voordat hij koers zette naar Amerika, was hij nog nooit buiten India
geweest. Maar in de twaalf jaar daarna zou hij vele malen de wereld rond reizen
om de beweging voor Krsna-bewustzijn verder te verspreiden.

Hoewel het misschien lijkt alsof hij zijn levenswerk in een late opwelling
van revolutionaire spirituele prestaties heeft volbracht, waren de eerste negen-
enzestig jaar van zijn leven hierop een voorbereiding. En hoewel Prabhupada
en zijn leer voor de Amerikanen een onbekend en onverwacht verschijnsel
waren —‘Hij leek de geest uit Aladins lamp wel’—was hij een krachtig vertegen-
woordiger van een eeuwenoude culturele traditie.

Srila Prabhupada werd op 1 september 1896 in Kolkata, India, geboren als
Abhay Charan De. Zijn vader, een textielkoopman, heette Gour Mohan De en
zijn moeder Rajani. Naar goed Bengaals gebruik lieten zijn ouders een astroloog
komen om de horoscoop van het kind te berekenen en ze waren in de wolken
met de gunstige uitkomst. De astroloog deed een bijzondere voorspelling: op
zeventigjarige leeftijd zou Abhay de oceaan oversteken, een groot religieus lei-
der worden en 108 tempels openen.

Het ouderlijk huis van Abhay lag aan Harrison Road 151 in het Indiase deel
van Noord-Kolkata. Zijn vader, Gour Mohan De, maakte deel uit van de aristo-
cratische suvarna-vanik-gemeenschap van kooplieden. Hij was verwant aan de
welgestelde familie Mullik, die al honderden jaren handel in goud en zout had
gedreven met de Britten. Vroeger waren de Mulliks lid geweest van de familie De,



2 PRABHUPADA

een gotra (geslacht) dat teruggaat tot de oude wijze Gautama. Maar tijdens de
Moghul-periode, toen India nog geen Britse kolonie was, had een moslimheer-
ser de tite] Mullik (‘heer’) verleend aan een welgestelde, invloedrijke tak van de
De’s. Een paar generaties later was een dochter van de De’s getrouwd met iemand
van de familie Mullik en sindsdien hadden de twee families contact gehouden.

Lokanath Mullik bezat een heel huizenblok aan beide zijden van Harrison
Road en Gour Mohan bewoonde er met zijn gezin een paar kamers in een
gebouw met drie verdiepingen. Tegenover het huis waar de familie De woonde,
stond een Radha-Govinda-tempel, waar de Mulliks de afgelopen 150 jaar de
Beeldgedaanten van Radha en Krsna hadden vereerd. De Beeldgedaanten werden
in stand gehouden met inkomsten uit de verschillende winkels van de Mulliks.
Ook de priesters die de erediensten verzorgden, werden daarvan betaald. De
leden van de familie Mullik gingen elke ochtend v66r het ontbijt naar de tempel
om Radha-Govinda te zien. Ze offerden dan gekookte rijst, kacaur?’s en groen-
ten op een grote schaal en deelden de prasadam daarna uit aan mensen uit de
buurt die de Beeldgedaanten s morgens kwamen bezoeken. Een van de dagelijkse
bezoekers was Abhay Charan, samen met zijn moeder, zijn vader of een bediende.

Gour Mohan De was een zuivere vaisnava en hij voedde zijn zoon op in
Krsna-bewustzijn. Omdat zijn eigen ouders ook vaisnava’s geweest waren, had
Gour Mohan nooit vlees, vis, eieren, koffie of thee aangeraakt. Hij had een lichte
gelaatskleur en was ingetogen van aard. Voordat hij s avonds zijn textielwinkel
afsloot, zette hij altijd een kom rijst midden op de vloer voor de ratten, zodat
ze niet aan het textiel zouden gaan knagen. Wanneer hij thuiskwam, las hij in
het Caitanya-caritamrta en het Srimad-Bhagavatam (de belangrijkste teksten
voor Bengaalse vaisnava’s), chantte hij op zijn meditatiekralen en vereerde hij
de Beeldgedaante van Heer Krsna. Hij was een vriendelijk en hartelijk man en
gaf Abhay nooit straf. Zelfs wanneer hij zich verplicht voelde hem terecht te wij-
zen, bood hij eerst zijn verontschuldigingen aan: “Je bent mijn zoon, dus moet ik
je nu berispen. Dat is mijn plicht. Zelfs Caitanya Mahaprabhu's vader bestrafte
Hem als dat nodig was. Trek het je dus niet te veel aan.”

In het geheugen van Prabhupada was voor altijd het beeld gegrift van de
manier waarop zijn vader Krsna met veel devotie vereerde. Hij zou zich herin-
neren hoe zijn vader ’s avonds meestal laat thuiskwam van zijn textielwinkel
en hoe hij Heer Krsna dan trouw vereerde, terwijl hij voor het huisaltaar stond.

“Wij sliepen al’, vertelde Prabhupada, “en vader deed arati. Dan werden we wak-
ker van het ting-ting-ting van de bel en zagen we hem neerbuigen voor Krsna.”

Gour Mohan wilde dat zijn zoon vaisnava-idealen zou hebben; hij wilde dat
Abhay een dienaar van Radha en Krsna en een prediker van het Bhagavatam
zou worden en dat hij de devotionele kunst van het bespelen van de mrdanga
zou leren. Hij ontving regelmatig bezoek van sadhu’s en dan vroeg hij hun: “Geef



INLEIDING 3

mijn zoon alstublieft uw zegen dat Srimati Radharani hem zal zegenen.” Toen
Abhay’s moeder zei dat ze wilde dat haar zoon een Brits advocaat zou worden
als hij groot was (wat betekende dat hij in Londen zou moeten studeren), vond
een van zijn ooms dat een goed idee. Maar Gour Mohan wilde er niets van
weten: als Abhay naar Engeland ging zou hij misschien beinvloed worden door
de Europese manier van kleden en door hun gedrag. “Hij zal leren drinken en
op vrouwen jagen’, argumenteerde Gour Mohan. “Ik heb zijn geld niet nodig.”

Al bij het begin van Abhay’s leven begon Gour Mohan zijn plannen uit te
voeren. Hij liet een professionele mrdarnga-speler komen die Abhay de stan-
daardritmes moest leren spelen om de kirtana’s te begeleiden. Rajani was scep-
tisch: “Wat heeft het voor zin om zo'n jong kind mrdarnga te leren spelen? Dat
is niet zo belangrijk.” Maar Gour Mohan droomde nu eenmaal van een zoon die
zou opgroeien met het zingen van bhajans, het bespelen van de mrdariga en het
spreken over het Srimad-Bhagavatam.

Toen Abhay geboren werd, was zijn moeder Rajani dertig jaar. Net zoals haar
echtgenoot stamde ze uit een oude Gaudiya Vaisnava-familie. Zij was donker-
der van huidskleur dan haar echtgenoot en ze had een licht ontvlambaar karak-
ter, terwijl hij nogal ingetogen was. Abhay zag dat zijn vader en moeder in vrede
met elkaar samenleefden; nooit vormden ernstige echtelijke conflicten of diep-
gaande ontevredenheid een bedreiging in zijn ouderlijk huis. Rajani was kuis
en religieus aangelegd; een voorbeeldige huisvrouw in de traditioneel vedische
zin van het woord. Ze was altijd bezig voor haar echtgenoot en kinderen te zor-
gen. Abhay zag dat zijn moeder eenvoudige en ontroerende pogingen deed om
zich er door gebeden en geloften van te verzekeren dat hij in leven zou blijven.

Net als Gour Mohan behandelde ook Rajani Abhay als een troetelkind.
Terwijl haar echtgenoot zijn liefde tot uiting bracht door toegeeflijk te zijn en
door plannen te maken voor een voorspoedig spiritueel leven van zijn zoon,
kwam haar liefde tot uiting in haar pogingen Abhay te vrijwaren van alle geva-
ren, ziekte en dood. Toen Abhay geboren werd, legde ze de gelofte af dat ze met
haar linkerhand zou eten tot de dag waarop haar zoon het zou opmerken en
haar zou vragen waarom ze met de verkeerde hand at. Toen de kleine Abhay
dit op zekere dag inderdaad vroeg, hield ze er onmiddellijk mee op. Het was
gewoon een middel geweest om zijn leven te beschermen. Ze dacht namelijk
dat hij door de kracht van haar gelofte op zijn minst zou opgroeien tot op het
moment dat hij haar naar de gelofte zou vragen. Vaak nam zijn moeder hem
mee naar de Ganges om hem persoonlijk te baden. Toen hij dysenterie kreeg,
genas ze hem met hete puri’s en gebakken aubergine met zout. Soms gedroeg
Abhay zich koppig: als hij ziek was weigerde hij elk medicijn. Maar zijn moeder
was net zo vastbesloten als hij koppig was en dwong hem de medicijnen in te
nemen. Als Abhay niet naar school wilde, was zijn vader zoals altijd toegeeflijk,



4 PRABHUPADA

terwijl Rajani voet bij stuk hield en zelfs iemand liet komen om hem naar school
te brengen.

In heel Noord-India wordt Heer Krsna door het overgrote deel van de
bevolking beschouwd als de Allerhoogste Persoonlijkheid Gods. Deze opvatting
over Krsna is ook in overeenstemming met de vedische teksten, vooral met de
Bhagavad-gita, de meest gelezen vedische tekst. Abhay raakte dan ook al van
jongs af aan op natuurlijke wijze met het Krsna-bewustzijn vertrouwd. Zijn vader
was bovendien bijzonder vroom en in latere jaren zou Srila Prabhupada hem “een
zuivere toegewijde van Krsna” noemen. Zelfs voordat het kind oud genoeg was
om te lopen, nam Gour Mohan zijn zoon al mee naar de Radha-Govinda Mandir.
Prabhupada herinnerde zich later dat ze samen bij de ingang van de Radha-
Govinda-tempel hadden gestaan en daar urenlang tot de Beeldgedaanten van
Radha-Govinda baden. Govinda was zo prachtig met Zijn amandelvormige ogen.

Abhay was ook helemaal weg van het Ratha-yatra, een festival dat jaarlijks
in Kolkata werd gehouden ter ere van Heer Jagannatha. De grootste Ratha-yatra
van Kolkata werd gehouden in de Radha-Govinda Mandir, met drie afzonder-
lijke wagens waarop de Beeldgedaanten van Jagannatha (Krsna), Balarama en
Subhadra waren geplaatst. Vanaf de Radha-Govinda-tempel reden de wagens
een klein eindje Harrison Road op en keerden dan weer om. Op die dag deel-
den de leiders van de tempel altijd grote hoeveelheden Jagannatha prasadam
uit aan het publiek.

In alle steden van India wordt Ratha-yatra gehouden, maar het oorspronke-
lijke Ratha-yatra, dat elk jaar miljoenen pelgrims trekt, vindt plaats in Jagannatha
Puri, een plaats vierhonderdvijftig kilometer ten zuiden van Kolkata. In Purl
trekken massa’s mensen al eeuwenlang jaarlijks drie dertien meter hoge houten
wagens over een traject van drie kilometer om een episode te gedenken uit het
eeuwige spel van Heer Krsna. Abhay hoorde vertellen hoe Heer Caitanya Zelf,
vierhonderd jaar eerder, tijdens het Ratha-yatra in Puri had gedanst en de leiding
had gehad bij het extatische zingen van Hare Krsna. Af en toe ging Abhay op
het station naar de borden kijken waarop de vertrektijden van de treinen ston-
den aangegeven. Dan vroeg hij hoeveel het kostte om met de trein naar Puri te
gaan en dacht hij er over na hoe hij het geld voor de reis bij elkaar moest krijgen.

Abhay wilde een eigen wagen hebben en zelf Ratha-yatra vieren en natuur-
lijk klopte hij bij zijn vader aan voor hulp. Gour Mohan kocht tweedehands een
negentig centimeter hoge replica van een ratha (wagen) voor hem en samen
maakten vader en zoon steunpilaren waarop ze een baldakijn plaatsten dat
zoveel mogelijk leek op dat van de grote wagens in Purl. Abhay liet zijn speel-
kameraadjes en vooral zijn zusje Bhavatarini meehelpen; het sprak vanzelf dat
hij hun leider werd. Nadat hij ze had gesmeekt, waren de geamuseerde moe-
ders uit te buurt bereid speciale gerechten klaar te maken, zodat hij op zijn



INLEIDING 5

Ratha-yatra-festival prasadam zou kunnen uitdelen Net zoals het festival in Purf,
duurde het Ratha-yatra van Abhay acht dagen. Zijn familieleden liepen allemaal
mee in de optocht en de kinderen uit de buurt trokken de wagen, terwijl ze zon-
gen en zichzelf met drums en karatala’s begeleidden.

Toen Abhay ongeveer zes jaar was, vroeg hij zijn vader of hij zelf een
Beeldgedaante mocht hebben om te vereren. Van jongs af aan had hij gezien
hoe zijn vader thuis piija deed en hoe Radha-Govinda vereerd werden en hij had
steeds gedacht: “Wanneer zal ik Krsna zo kunnen vereren?” Gour Mohan kocht
een paar kleine Beeldgedaanten van Radha en Krsna en gaf die aan zijn zoon.
Vanaf dat moment offerde Abhay alles wat hij at eerst aan Radha en Krsna en, net
zoals hij dat zijn vader en de priester van Radha-Govinda had zien doen, offerde
hij een ghee-lamp aan zijn Beeldgedaanten en legde hij Ze ’s avonds te ruste.

Toen Srila Prabhupada aan het eind van de jaren zestig grote Ratha-yatra-
festivals begon te houden in de steden van Amerika en hij Beeldgedaanten
van Radha en Krsna op de altaren in zijn 1ISKCON-tempels plaatste, zei hij dat
hij al deze dingen van zijn vader had geleerd. Het enige bijzonder belangrijke
onderdeel van het Krsna-bewustzijn dat hij niet van zijn vader had geleerd, zei
hij, was het belang van het drukken en verspreiden van transcendentale litera-
tuur. Dat had hij uitsluitend van zijn spiritueel leraar geleerd, die hij pas later
zou ontmoeten.

Abhay studeerde nog toen zijn vader zijn huwelijk regelde met Radharani
Datta, een dochter van een koopmansfamilie waar hij connecties mee onder-
hield. Maar Abhay bleef nog enkele jaren bij zijn eigen familie wonen, en zij bij
de hare; hij kreeg dus niet meteen de verantwoordelijkheid over een gezin. Eerst
moest hij zijn studie afmaken.

Maar tijdens het vierde jaar van zijn studie begon Abhay er steeds minder
voor te voelen zijn diploma te halen. Hij sympathiseerde met de nationalisten,
die voorvechters waren van nationale scholen en zelfbestuur.

In het studiejaar boven Abhay zat een vurig nationalist, Subhas Chandra
Bose. Hij zou later de leider worden van het Indiase Nationale Leger, dat gevormd
zou worden om de heerschappij van de Britten in India omver te werpen. Toen
Subhas Chandra Bose er bij de studenten op aandrong de Indiase onafhanke-
lijkheidsbeweging te steunen, gaf Abhay daar gehoor aan. Het vertrouwen dat
Bose had in het spiritueel leven en zijn enthousiasme en vastberadenheid ston-
den hem erg aan. Abhay interesseerde zich niet voor politieke activiteiten, maar
het ideaal van de onafthankelijkheidsbeweging sprak hem wel aan. De roep om
svaraj (onafhankelijkheid) had bij vrijwel alle studenten, evenals Abhay, gehoor
gevonden, ook al was het ondergronds.

Abhay was vooral geinteresseerd in Mohandas K. Gandhi. Gandhi had
altijd een Bhagavad-gita bij zich en zei dat hij meer door de Gita werd geleid



6 PRABHUPADA

dan door welk boek dan ook. Hij hield er zuivere gewoontes op na en onthield
zich van genotmiddelen, vlees en vrije seks. Hij leefde sober, net als een sadhu,
maar scheen over meer integriteit te beschikken dan de bedelende sadhu’s die
Abhay zo vaak had gezien. Abhay las Gandhi’s toespraken en volgde al zijn acti-
viteiten. Misschien kon Gandhi, zo dacht hij, spiritualiteit in de praktijk brengen.

Gandhi riep de Indiase studenten op hun studie op te geven. Scholen die
door vreemdelingen werden geleid, zei hij, brachten je een slavenmentaliteit
bij. Zo werd men niet meer dan een marionet in handen van de Britten. Toch
was een schooldiploma de basis om carriére te maken in het leven. Abhay over-
woog alles zorgvuldig en toen hij in 1920 zijn vierde studiejaar afmaakte en voor
het examen slaagde, weigerde hij zijn diploma in ontvangst te nemen. Op deze
manier wilde hij protest aantekenen en reageren op Gandhi’s oproep.

Na de slachtpartij bij Jallianwala Bagh, waarbij Britse soldaten honderden
ongewapende Indiérs doodschoten die zich voor een vreedzame bijeenkomst
hadden verzameld, riep Gandhi op tot een volledige stopzetting van de samen-
werking en tot het boycotten van alles wat Brits was. Door zijn diploma te wei-
geren, begon Abhay zich steeds meer te scharen aan de kant van Gandhi’s onaf-
hankelijkheidsbeweging. Hoewel Abhay’s vader zich hierover zorgen maakte,
nam hij het zijn zoon niet kwalijk. Hij bekommerde zich meer om de toekomst
van Abhay dan om het politieke lot van India. Daarom zorgde hij ervoor dat
Abhay via een vooraanstaande familievriend, een zekere Dr. Kartick Chandra
Bose, een goede baan kreeg. Dr. Bose, die behalve een voortreffelijk chirurg ook
fabrikant van geneesmiddelen was, had een eigen bedrijf met de naam Bose’s
Laboratory, gevestigd in Kolkata. Hij wilde Abhay graag als afdelingschef in zijn
firma aannemen.

Zijn leven lang zou Srila Prabhupada vaak en met veel gevoel terugdenken
aan zijn eerste ontmoeting met zijn spiritueel leraar in 1922. Eerst wilde Abhay
hem niet ontmoeten, omdat hij niet bepaald onder de indruk was van de zoge-
naamde sadhu’s die bij zijn vader op bezoek kwamen. Maar een van Abhay’s
vrienden was blijven aandringen en had hem meegenomen naar het gebouw
van de Gaudiya Matha. Ze waren naar het dak gebracht en zagen daar Srila
Bhaktisiddhanta Sarasvati. Abhay en zijn vriend hadden nog maar nauwelijks
hun eerbetuigingen gebracht en waren bezig te gaan zitten, of hij zei tegen hen:

“Jullie zijn jonge, ontwikkelde mensen. Waarom trekken jullie er niet op uit om
overal ter wereld de boodschap van Heer Caitanya te prediken?”

Abhay was heel verrast dat de sadhu hun onmiddellijk had gevraagd om
namens hem te gaan prediken. Onder de indruk als hij was, wilde hij Bhakti-
siddhanta Sarasvati met intelligente vragen op de proef stellen.

Abhay was gekleed in witte khadi, wat in het India van die tijd betekende
datiemand het streven van Gandhi naar politieke onathankelijkheid steunde. In



INLEIDING 7

de geest van het Indiase nationalisme vroeg Abhay daarom: “Wie zal uw bood-
schap van Caitanya horen? We leven in een athankelijk land. India moet eerst
onafhankelijk worden. Hoe kunnen we de Indiase cultuur uitdragen, zolang we
door de Britten worden overheerst?”

Srila Bhaktisiddhanta antwoordde dat het Krsna-bewustzijn niet hoefde te
wachten op een verandering in de Indiase politiek en ook niet athankelijk was
van wie er aan de macht was. Het Krsna-bewustzijn was z6 belangrijk, dat het
niet kon wachten.

Abhay was getroffen door zijn stoutmoedigheid. Heel India was in rep en roer
en leek te bevestigen wat Abhay had gezegd. Veel beroemde leiders uit Bengalen,
heiligen en zelfs Gandhi—intelligente en spiritueel gerichte mensen—hadden
dezelfde vraag kunnen stellen om deze sadhu op de proef te stellen.

Maar Srila Bhaktisiddhanta stelde dat alle regeringen tijdelijk waren. De
eeuwige werkelijkheid was het Krsna-bewustzijn en de spirituele ziel het ware
zelf. Geen enkel door de mens bedacht politiek systeem kon de mensheid wer-
kelijk helpen. Dit was het oordeel van de vedische heilige teksten en van de lijn
van spiritueel leraren. Het echte welzijnswerk, zei hij, moet veel verder gaan
dan de zorg voor het tijdelijke en moet de mens voorbereiden op zijn volgend
leven en op zijn eeuwige relatie met de Allerhoogste.

Abhay was al tot de slotsom gekomen dat dit in elk geval niet weer een of
andere dubieuze sadhu was en hij luisterde aandachtig naar de woorden van Srila
Bhaktisiddhanta. Hij merkte dat hij geleidelijk overtuigd raakte. Bhaktisiddhanta
Sarasvati citeerde sanskrietverzen uit de Bhagavad-gita, waarin Heer Krsna ver-
klaart dat een mens alle andere religieuze plichten moet laten voor wat ze zijn
en zich over moet geven aan Hem, de Allerhoogste Persoonlijkheid Gods. Abhay
was Heer Krsna en Zijn instructies in de Bhagavad-gita nooit vergeten en zijn
familie had Heer Caitanya Mahaprabhu, voor wiens missie Bhaktisiddhanta
zich inzette, altijd vereerd. Maar hij was verbaasd deze leer op zo'n meester-
lijke manier gepresenteerd te horen.

Abhay voelde zich verslagen. Maar hij genoot ervan. Toen de discussie na
twee uur afgelopen was, liep hij samen met zijn vriend de trap af en de straat
op. Srila Bhaktisiddhanta’s uitleg van de onafhankelijkheidsbeweging als een
tijdelijke, onvolmaakte zaak, had diepe indruk op Abhay gemaakt. Hij voelde
zich meer een volgeling van Bhaktisiddhanta Sarasvati dan een nationalist. Ook
dacht hij bij zichzelf, dat het beter zou zijn geweest als hij niet was getrouwd.
Deze grote persoonlijkheid vroeg hem te gaan prediken. Hij had zich onmid-
dellijk bij hem kunnen aansluiten, maar nu vond hij het niet juist om zijn gezin
in de steek te laten.

“Hij is fantastisch!” zei Abhay tegen zijn vriend. “De boodschap van Heer
Caitanya is in handen van een heel deskundig iemand.”



8 PRABHUPADA

Later vertelde Srila Prabhupada, dat hij Srila Bhaktisiddhanta eigenlijk
diezelfde avond nog als zijn spiritueel leraar had aanvaard. “Niet officieel,” zei
Prabhupada, “maar in mijn hart. Ik vond dat ik een bijzonder fijn, heilig per-
soon had ontmoet.”

Na zijn eerste ontmoeting met Bhaktisiddhanta Sarasvati, begon Abhay
meer contact te zoeken met de toegewijden van de Gaudiya Matha. Ze gaven
hem boeken en vertelden hem de geschiedenis van hun spiritueel leraar. Srila
Bhaktisiddhanta Sarasvati was een zoon van Bhaktivinoda Thakura, een andere
grote vaisnava-leraar in de opeenvolging van discipelen vanaf Heer Caitanya.
Vo66r Bhaktivinoda was de leer van Heer Caitanya onbegrijpelijk geworden
door toedoen van leraren en sektes die ten onrechte beweerden dat ze volgelin-
gen van Heer Caitanya waren en die op verschillende drastische wijzen waren
afgeweken van Zijn zuivere leer. De goede reputatie van het Vaisnavisme was
in gevaar. Maar Bhaktivinoda Thakura had door het schrijven van vele boeken
en door zijn sociale positie als hooggeplaatst regeringsfunctionaris het aanzien
van het Vaisnavisme in ere weten te herstellen. Hij predikte dat de leer van Heer
Caitanya de hoogste vorm van theisme was en dat ze voor alle mensen van de
hele wereld bedoeld was en niet voor een bepaalde sekte, religie of natie. Hij
voorspelde dat Heer Caitanya’s leer over de hele wereld verspreid zou worden
en verlangde daar vurig naar.

Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati onderwees de conclusie van Heer Caitanya’s
leer, namelijk dat Heer Krsna de Allerhoogste Persoonlijkheid Gods is en dat het
zingen van Zijn heilige naam belangrijker is dan welke andere religieuze activi-
teiten dan ook. In vroeger tijden waren er andere manieren om tot God te komen,
maar in het huidige tijdperk van Kali zou alleen het zingen van Hare Krsna effec-
tief zijn. Zich baserend op heilige teksten als de Brhan-naradiya Purana en de
Upanisads, hadden Bhaktivinoda Thakura en Bhaktisiddhanta Sarasvati vooral
de nadruk gelegd op het belang van de maha-mantra: Hare Krsna, Hare Krsna,
Krsna Krsna, Hare Hare / Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare.

Abhay was op de hoogte van deze verwijzingen in de heilige teksten, hij
kende de conclusies van de Gita en ook het chanten van de maha-mantra was
niet nieuw voor hem. Maar nu hij de boeken van de grote acarya’s gretig aan
het lezen was, realiseerde hij zich de reikwijdte van Heer Caitanya’s boodschap
pas echt. Nu ontdekte hij de diepgang van zijn eigen vaisnava-erfgoed en zag
hij hoe doeltreffend dit kon zijn om in een tijdperk vol problemen het hoogste
welzijn voor de mensen te creéren.

Om zakelijke redenen verhuisde Abhay met zijn vrouw en kinderen naar
Allahabad. Daar werd hij in 1932 geinitieerd als leerling van Bhaktisiddhanta
Sarasvatl. De dertig jaar die Abhay daarna nog in India doorbracht, zouden
in het teken staan van een oprecht en steeds groeiend verlangen om het



INLEIDING 9

Krsna-bewustzijn over de hele wereld te prediken, zoals zijn spiritueel leraar
hem had opgedragen.

Maar de verantwoordelijkheid voor zijn gezin en zijn predikactiviteiten
leken met elkaar in botsing te komen. Thuis was zijn vrouw religieus, maar het
idee zich in te zetten om het Krsna-bewustzijn te verspreiden, sprak haar niet aan.
Zelfs toen Abhay probeerde om thuis bijeenkomsten te houden en de Bhagavad-
gita te bespreken, zat ze liever boven thee te drinken. Ondanks haar koppigheid
bleef Abhay geduldig en probeerde hij haar erbij te betrekken.

Als vertegenwoordiger van de farmaceutische industrie reisde Abhay veel
met de trein, vooral in het noorden van India. Hij dacht dat hij, als hij rijk werd,
zijn geld goed zou kunnen gebruiken om de boodschap van Bhaktisiddhanta
Sarasvati te verspreiden. Deze gedachte stimuleerde hem bij het zaken doen.

Abhay was niet in de gelegenheid om met zijn spiritueel leraar mee te rei-
zen of hem vaak te zien, maar als het enigszins mogelijk was, probeerde hij een
zakenreis naar Kolkata te plannen op een moment dat zijn spiritueel leraar
daar ook was. Op die manier lukte het hem zijn spiritueel leraar in de loop van
vier jaar ongeveer twaalf keer te ontmoeten. Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati
gebruikte zulke krachtige argumenten tegen andere filosofieén, dat zelfs zijn
eigen leerlingen hem altijd heel voorzichtig benaderden als hij alleen was.
Maar tegen Abhay was Srila Bhaktisiddhanta altijd heel vriendelijk, hoewel ze
elkaar niet vaak zagen. Srila Prabhupada vertelde later: “Soms kreeg ik kritiek
van mijn godsbroeders omdat ik nogal vrijuit met hem sprak. Dan haalden ze
een Engels gezegde aan: ‘Dwazen stormen naar binnen waar engelen niet naar
binnen durven gaan. Maar dan dacht ik: Tk een dwaas? Nou, dat kan wel zijn,
maar zo ben ik nu eenmaal’ Mijn guru maharaja heeft me altijd met heel veel
genegenheid behandeld.”

In1935 presenteerde Abhay een gedicht en een essay van eigen hand op een
bijeenkomst van godsbroeders in Mumbai, ter gelegenheid van de 62° verjaar-
dag van Srila Bhaktisiddhanta. De teksten vielen nogal in de smaak en werden
dan ook in het tijdschrift van de Gaudiya Matha, The Harmonist, gepubliceerd.
Een van zijn godsbroeders betitelde Abhay informeel als kavi, ‘geleerd dichter"
Voor Abhay kwam de lof voor zijn eerste publicaties pas echt toen het gedicht
onder ogen kwam van Bhaktisiddhanta Sarasvati. Met één couplet was Srila
Bhaktisiddhanta zo blij, dat hij het aan al zijn bezoekers liet zien:

Het Absolute heeft gevoel

Hebt gij bewezen;

De ellende van het impersonalisme

Hebt gij naar het rijk der fabelen verwezen.



10 PRABHUPADA

Op de een of andere manier had Abhay in dit eenvoudige couplet de essen-
tie van de strijd van zijn spiritueel leraar tegen impersonalistische filosofieén
weten te vatten. En voor Srila Bhaktisiddhanta was dit een teken dat Abhay de
gedachten van zijn gurudeva heel goed aanvoelde. Ook over het essay dat Abhay
geschreven had, was Srila Bhaktisiddhanta bijzonder te spreken en hij liet het
aan enkele van zijn vertrouwelijkste leerlingen zien. Hij gaf de uitgever van The
Harmonist de opdracht: “Publiceer alles wat hij schrijft.”

Een van de belangrijkste ontmoetingen die Abhay met zijn spiritueel leraar
had, vond in 1935 plaats in Vrndavana. Abhay was niet langer een nieuweling,
maar een bonafide leerling die zijn best deed zijn spiritueel leraar te helpen
voor zover zijn leven als gezinshoofd dat toeliet. Toen Srila Bhaktisiddhanta op
een dag met Abhay en enkele andere volgelingen een wandeling langs het hei-
lige Radha-kunda-meer maakte, nam hij Abhay in vertrouwen. Er was onenig-
heid geweest tussen enkele van zijn leidinggevende volgelingen, zei hij, en dat
deed hem veel verdriet. De leerlingen hadden ruzie gekregen over wie welke
van de verschillende kamers en faciliteiten kon gebruiken in het hoofdge-
bouw van de Gaudiya Matha in Kolkata. Als ze nu al ruzie gingen maken, wat
zou er dan gebeuren als hun spiritueel leraar er niet meer was? Abhay was
niet bij het conflict betrokken geweest en wist niet eens waar het precies om
ging. Maar toen hij zijn spiritueel leraar zo hoorde spreken, voelde hij zich ook
bedroefd worden.

Diep verontrust zei Srila Bhaktisiddhanta tegen Abhay: “Er zal brand zijn.
Op een dag zou de Gaudiya Matha in Kolkata door de wrijving tussen verschil-
lende partijen in vlammen opgaan, en dat vuur zou zich verspreiden en vernie-
tigend werk doen. Abhay luisterde, maar hij wist niet wat hij ervan moest den-
ken. “Het is misschien beter”, zei Bhaktisiddhanta Sarasvati, “om het marmer
van de muren van de tempel te halen en te verkopen. Het zou beter zijn als ik
dat kon doen en boeken drukken.”

Toen zei Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati heel direct tegen Abhay: “Ik had
het verlangen om boeken te drukken. Als je ooit geld hebt, druk er dan boeken
mee.” Terwijl hij bij Radha-kunda stond en naar zijn spiritueel leraar keek, liet
Abhay deze woorden diep tot zich doordringen: “Als je ooit geld hebt, druk er
dan boeken mee.”

J

Srila Bhaktisiddhanta verliet deze wereld in december 1936. Een maand
voor zijn heengaan schreef Abhay hem een brief. Hij vond dat hij als grhastha
zijn spiritueel leraar niet volledig kon dienen en wilde weten wat hij nog meer
kon doen. Daarom vroeg hij: “Is er iets bepaalds waarmee ik u van dienst kan
zijn?” Twee weken later kreeg Abhay antwoord:



INLEIDING 11

Ik ben er volledig van overtuigd dat jij onze denkbeelden en
redeneringen in het Engels kunt uitleggen aan mensen die
onze talen (Bengaals en Hindi) niet spreken... Dat zal zowel
jou als je toehoorders ten goede komen. Ik heb alle hoop dat
jij een hele goede Engelssprekende prediker zult worden.

Abhay zag hier meteen dezelfde opdracht in die hij in 1922 bij zijn eerste
ontmoeting met Srila Bhaktisiddhanta had gekregen. Hij zag de brief als een
bevestiging. Nu had hij geen enkele twijfel meer over het doel van zijn bestaan.

“De brand in de matha” die Srila Bhaktisiddhanta voorspeld had, brak bijna
onmiddellijk uit. Een paar oudere volgelingen verschilden van mening over het
leiderschap in de matha’s en al snel ontaardde dat in rechtszaken over het eigen-
domsrecht van de tempels. Omdat Abhay een getrouwd zakenman was, had hij
weinig te maken gehad met de activiteiten van de Gaudiya Matha en daar had
hij nu baat bij. Hij had niets te maken met de conflicten maar betreurde dat het
uitdrukkelijk verzoek van hun spiritueel leraar om samenwerking werd gene-
geerd, waardoor zijn organisatie van tempels en drukpersen instortte.

Niet veel later brak er een ander, veel groter conflict uit: de Tweede Wereld-
oorlog. De tactiek van de Britten bestond uit het tot zinken brengen van vele
boten met voedsel en het vernietigen van een groot deel van de Indiase rijstoogst
uit angst dat het voedsel in handen van de vijand zou vallen. Hierdoor moesten
de Indiérs hongerlijden en verloren ze de boten waarmee ze handel moesten drij-
ven. De hongersnood die hierdoor in Bengalen uitbrak, was de ergste in 150 jaar.

Abhay slaagde erin om net genoeg voedsel te bemachtigen om zijn eigen
gezin in leven te houden. Maar maandenlang zag hij de talloze bedelaars op
trottoirs en onbebouwde terreinen hun eten koken op geimproviseerde fornui-
zen en in de open lucht of onder bomen slapen. Hij zag uitgehongerde kinde-
ren die de vuilnisbakken overhoop haalden op zoek naar iets eetbaars. Van daar
was het maar een kleine stap om met de honden om het afval te gaan vechten,
en ook dat werd een vertrouwd beeld in de straten van Kolkata.

Het onderricht dat hij van Srila Bhaktisiddhanta had gehad, hielp Abhay het
lijden door de hongersnood te begrijpen. God had het zo geregeld dat de aarde vol-
doende voedsel kon produceren; het probleem was de hebzucht en het wanbeleid
van de mens. “Er is in de wereld nergens gebrek aan’, had Srila Bhaktisiddhanta
Sarasvati gezegd. “Het enige waar gebrek aan is, is Krsna-bewustzijn.” Deze spiri-
tuele visie leek nu meer dan ooit van toepassing, en Abhay verlangde steeds ster-
ker naar de praktische toepassing van datgene waarvan hij wist dat het alle ziek-
tes zou genezen. Ervan overtuigd dat hij een dringende boodschap had voor de
wereldburgers die de oorlogen moe waren, overwoog hij een blad uit te geven in
dezelfde krachtige stijl als zijn spiritueel leraar. Daarin zou de wereldcrisis door



12 PRABHUPADA

het oog van de heilige teksten zou worden bekeken. Hij had ideeén genoeg en
was al lang aan het sparen, juist voor dit doel.

In de voorkamer van zijn flat in Kolkata nam het idee voor het tijdschrift
vaste vorm aan. Daar schreef, bewerkte en typte Abhay het manuscript. Hij
noemde het tijdschrift Back to Godhead: “Gepubliceerd en opgericht door
Abhay Charan De, in directe opdracht van Sri Srimad Bhaktisiddhanta Sarasvati
Goswami Prabhupada.”

Maar hij moest herhaaldelijk regeringsambtenaren om toestemming vragen
voor het gebruik van papier om zijn tijdschrift te drukken. Hoewel hij maar één
stem was tussen miljarden mensen en bovendien geen steun, geld of volgelingen
had, vertrouwde hij op zijn guru en op Heer Krsna. Hij was overtuigd van het
belang van zijn boodschap. Daarom bracht hij, zelfs tijdens de oorlog, temidden
van explosies en doden, het eerste nummer uit, “omdat er grote behoefte aan
dit soort literatuur is.”

In de loop van de jaren veertig bleven grote nationale gebeurtenissen in India
de aandacht van de wereld trekken. In 1947 verkreeg India haar lang begeerde
onathankelijkheid van Engeland. Maar de nationale vreugde werd al snel gevolgd
door afgrijzen, toen honderdduizenden de dood vonden in de gevechten die
volgden op de splitsing van het land in India en Pakistan. Zoals Prabhupada
later vertelde: “We hebben gezien hoe in 1947 de hindoes met de moslims voch-
ten. De ene partij bestond uit hindoes en de andere uit moslims. Ze vochten en
zovelen kwamen om. En toen ze dood waren, was er geen verschil meer tussen
wie er nu hindoe was en wie moslim—de mannen van de gemeentereinigings-
dienst stapelden de lijken op elkaar en gooiden ze ergens neer.”

Abhay had niet veel vertrouwen in de belofte dat er vrede zou komen en
beschouwde de Indiase onathankelijkheid ook niet als een oplossing. Wat kon
er veranderen zolang de leiders niet godsbewust waren? In Back to Godhead
schreef hij in het artikel Gandhi-Jinnah Talks: “Hindoe en mohammedaan, chris-
ten en christen, boeddhist en boeddhist zullen blijven vechten tot aan de dag
van de totale vernietiging.” Zijn standpunt: zolang mensen geleid worden door
zelfzuchtige belangen en het verlangen naar zinsbevrediging, zullen ze altijd
blijven vechten. Werkelijke eenheid is alleen mogelijk op het niveau van spiri-
tueel begrip en dienst aan de Allerhoogste.

Zelfs toen Abhay niet in staat was voldoende geld bijeen te krijgen om regel-
matig nummers van Back to Godhead uit te brengen, bleef hij doorgaan met schrij-
ven. Zijn meest ambitieuze project was het schrijven van een commentaar op
de Bhagavad-gita, maar hij predikte ook de boodschap van Heer Caitanya door
middel van brieven. Hij schreef brieven naar vele regeringsleiders, voorname
bekenden en mensen van wie hij artikelen had gelezen of wier activiteiten zijn
aandachtin de krant hadden getrokken. Hij presenteerde zichzelf als een nederig



INLEIDING 13

dienaar en legde zo zijn ideeén uit over hoe de oorspronkelijke Krsna-bewuste
cultuur van India toegepast kon worden als de succesvolle oplossing voor aller-
lei problemen. Soms kreeg hij een reactie via de secretarissen van regeringsin-
stanties, maar meestal werden zijn brieven genegeerd.

Het was onvermijdelijk dat Abhay Mohandas Ghandhi in devotionele dienst
zou willen betrekken. Omdat Gandhi zich zijn hele leven met moedige, asceti-
sche en voorbeeldige activiteiten voor zijn landgenoten had ingezet, had hij een
enorme invloed gekregen op de Indiase massa’s. Bovendien droeg Abhay hem
een warm hart toe omdat hij als jonge man tot zijn aanhangers had behoord.
Op 7 december 1947 schreef Abhay Gandhi, die in New Delhi woonde, een lange
brief. Hij was zich ervan bewust dat Gandhi problemen had met veel van zijn
vroegere aanhangers, die nu de leiding in het land hadden. Ze brachten zijn ide-
alen van eenheid tussen hindoes en moslims en van de ontwikkeling van het
platteland niet in praktijk. Zowel hindoes als moslims hadden kritiek op hem.
Met zijn achtenzeventig jaar was hij een lichamelijk zwak en droefgeestig man.

Abhay wist dat zijn brief Gandhi waarschijnlijk nooit zou bereiken, maar
hij verstuurde hem toch. Zichzelf een ‘onbekende vriend van Gandhi’ noemend
schreef hij: “Ik zeg u als oprechte vriend dat u zich onmiddellijk uit de actieve
politiek moet terugtrekken, als u tenminste geen roemloze dood wilt sterven.”
Hoewel hij met warmte Gandhi’s eer en aanzien erkende, zei hij dat het alle-
maal illusie zou blijken. Behalve als Gandhi zich uit de politiek terug zou trek-
ken en zich zou gaan bezighouden met het lezen en prediken van de Bhagavad-
gita. Vooral nu Gandhi aan het eind van zijn leven was gekomen, waarschuwde
Abhay, moest hij het politieke gebeuren laten voor wat het was en zich richten
op de Absolute Waarheid. Abhay verzocht Gandhi zich op zijn minst één maand
terug te trekken en samen met hem de Bhagavad-gita te bespreken.

Abhay’s brief zou onbeantwoord blijven. Een maand later, op 30 januari,
vond Gandhi de dood. Plotseling kon Abhay’s brief van de maand daarvoor als
een voorspelling worden gelezen.

TERWIJL ABHAY STEEDS INTENSIEVER begon te schrijven en te prediken,
gingen zijn zaken en familieaangelegenheden geleidelijk achteruit. Hij had het
gevoel dat een bepaald vers dat Heer Krsna in het Srimad-Bhagavatam sprak,
speciaal op hem van toepassing was: “Wanneer Ik Me ten opzichte van iemand

bijzonder genadig gestemd voel, neem Ik geleidelijk aan al zijn materiéle bezit-
tingen weg. Zijn vrienden en familieleden willen dan niets meer te maken heb-
ben met zo'n berooide en ongelukkige kerel”—zodat er voor hem alleen nog Krsna

overblijft. Toen Abhay’s zaak in Allahabad zwaar in de schulden kwam te zitten,
probeerde hij in Lucknow een fabriek te openen. In het begin zag het er hoopvol
uit, maar ook deze fabriek begon verlies te draaien en moest worden gesloten.



14 PRABHUPADA

Hoewel hij zijn viouw en kinderen, die in een appartement in Kolkata woon-
den, bleef onderhouden, woonde Abhay meestal ergens anders. Hij ging terug
naar Allahabad, maar stopte steeds minder energie in de verkoop van farma-
ceutische producten. Hij was meer geinteresseerd in prediken.

Toen een gastvrije klant in de stad Jhansi hem uitnodigde om een lezing te
geven in de Gita-Mandir, nam Abhay het aanbod graag aan. Zijn lezing viel in
goede aarde bij het publiek van Jhansi, dat voornamelijk uit jonge studenten
en artsen bestond. Maar hun waardering was hoofdzakelijk sociaal en cultureel
geinspireerd. Ze nodigden regelmatig mensen uit om een lezing te komen geven.
Het was nooit hun bedoeling geweest dat Abhay zou proberen een permanent
centrum in Jhansi te vestigen. Maar Abhay was vooruitziend en ambitieus. Hij
droeg zijn zaken in Allahabad over aan zijn zoon en probeerde in Jhansi een
spirituele beweging van de grond te krijgen.

Abhay was 56 en vond dat hij nu heel serieus moest beginnen de opdrachten
van zijn spiritueel leraar te verwezenlijken. Zoals hij tegen iemand in Jhansi had
gezegd: “De hele wereld, meneer Mitra, zit op een spirituele revolutie te wach-
ten.” Omdat de organisatie van zijn spiritueel leraar, de Gaudiya Matha, door de
voortdurende partijstrijd krachteloos geworden was, probeerde hij een wereld-
wijde beweging van toegewijden te beginnen. Hoewel hij maar een of twee
actieve helpers had, kreeg hij de beschikking over een leegstaande tempel en
begon te werken aan wat hij in gedachten voor zich zag als een soort spirituele
Verenigde Naties. Hij schreef statuten en liet zijn beweging wettelijk registre-
ren als de League of Devotees.

Abhay ging volledig op in deze bezigheden tot hij op een dag een telegram
ontving waarin stond dat er in zijn zaak in Allahabad was ingebroken. Zijn
bedienden hadden zijn geld, de medicijnen en alles wat waarde had, gestolen.
Nadat hij het nieuws gelezen had, viel hij stil. Maar daarna lachte hij en citeerde
het Srimad-Bhagavatam: Het is Krsna’s genade als Hij het materiéle succes van
Zijn oprechte toegewijde tenietdoet. Toen een van zijn vrienden in Jhansi hem
de raad gaf naar Allahabad terug te gaan, antwoordde hij: “Nee, dit is goed voor
mij. Eerst was ik bedroefd dit te horen, maar ik begrijp nu dat hiermee een grote
gehechtheid verbroken is. Mijn leven is nu volledig overgegeven en toegewijd
aan Sri Sri Radha-Krsna.”

Bij een bezoek aan zijn gezin in Kolkata maakte Abhay zich ook los van
de laatste verantwoordelijkheden voor zijn familie. Hij had er nog steeds een
bedrijfje en was gekomen om te proberen fondsen te verzamelen voor zijn zen-
dingswerk in Jhansi. Maar het was onvermijdelijk dat hij weer bedolven zou wor-
den onder familieverplichtingen. Sommige van zijn kinderen waren nog steeds
niet getrouwd, de huur en rekeningen moesten worden betaald. Zelfs als hij zijn
apotheek in Kolkata tot bloei wist te te brengen, zou het gezin alles opeisen wat





