


Osho: Mosterdzaad – over de mysticus Jezus volgens het Thomas Evangelie
vert. van: Osho: The Mustard Seed – the revolutionary teachings of Jesus
uit het Engels door: Ma Prem Arya / G.Kiekens 
ontwerp en vormgeving: Mayo Schumann
grafische ondersteuning en typesetting: Focus to prepress, Zuidplas
druk support: PrintSupport4U, Meppel
gedrukt op FSC-mixed sources papier 	

ISBN 978-90-5980-127-1 
2e editie, 3e druk
NUR 739
trefw.: Jezus, Thomas Evangelie 
© Osho International Foundation Switzerland, 1975
© Osho Publikaties, 1996, 2014
Published by arrangement with Osho International Foundation Switzerland, 
Bahnhofstr. 52, 8001 Zurich.
All rights reserved.
OSHOTM is a registered trademark of Osho International Foundation 
Switzerland, www.osho.com
Al het materiaal voor dit boek is een integrale weergave van een serie 
originele lezingen die Osho in het publiek gaf, en die, zoals al zijn lezingen, 
in boekvorm zijn uitgegeven. Ook zijn het complete tekst- en audioarchief te 
raadplegen via de on-line Osho bibliotheek op www.osho.com

Alles uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar gemaakt 
door middel van druk, fotokopie, microfilm, internet of op welke wijze ook, 
mits vooraf door de uitgever schriftelijke toestemming is verleend.

Osho Publikaties
Churchillstraat 11
7091 XL Dinxperlo
tel. 0315-654 737
www.osho.nl
www.zentarot.nl





4

Inhoud
1.	 Mosterdzaad 	 5

2.	 De paradox van Jezus	 27

3.	 Een waar mirakel	 49

4.	 Trek geen kleren aan	 71

5.	 Een heel vreemde uitspraak	 89

6.	 Absurd! Krankzinnig!	 111

7.	 De schat die niet vergaat	 133

8.	 Maak van twee één	 149

9.	 Wat mankeert mijn vrouw?	 171

10.	 Alleen maar genieten	 189

11.	 Kies voor het eeuwige	 207

12.	 Kom eruit,  
	 dan zal ik je eens wat laten zien!	 229

13.	 Hij is een publiek geheim	 255

14.	 Haast je langzaam!	 277

15.	 Dichter van het allerhoogste	 297

16.	 Je weet pas hoe iets smaakt 
	 als je ’t proeft	 319

17.	 Beweging en rust	 341

18.	 Op woelige baren	 361

19.	 God is geen gebruiksvoorwerp	 379

20.	 Het denken is dronken	 397

21.	 Laat het zaad ontkiemen	 417



1	 Mosterdzaad

De eerste uitspraak

De discipelen zeiden tot Jezus: ‘Zeg ons,
waaraan is het koninkrijk des hemels gelijk?’

Hij zei tot hen: ‘Het is als mosterdzaad – 
kleiner dan alle andere zaden,
maar als het in bewerkte aarde valt,
ontstaat er een grote boom,
die een schuilplaats wordt  
voor alle vogelen des hemels.’



6

De intermenselijke verhoudingen zijn sterk veranderd, en wel in 
negatieve zin. Op ieder gebied zijn de diepergaande relaties ver-
dwenen: je vrouw is niet langer je vrouw, maar slechts een vrien-

din; je man is niet langer je man, maar gewoon een vriend. Vriendschap is 
goed, maar kan niet erg diep gaan. Een huwelijk is iets dat plaatsvindt in 
de diepte. Het is een verbintenis in de diepte, en als je geen verbintenis 
aangaat, blijf je aan de oppervlakte. Als je geen verbintenis aangaat waag 
je de sprong nooit. Je kunt aan de oppervlakte drijven, maar de diepten 
ontgaan je. 

Natuurlijk is het gevaarlijk in de diepte af te dalen – dat moet wel, 
omdat je aan de oppervlakte zeer efficiënt bent. Aan de oppervlakte kun je 
werken als een automaat, daarvoor heb je geen bewustzijn nodig. Maar 
hoe verder je in de diepten doordringt, des te waakzamer moet je zijn, 
want ieder ogenblik kan de dood je overvallen. Angst voor de diepte heeft 
alle relaties oppervlakkig gemaakt. Ze hebben iets kinderlijks gekregen.

Het kan leuk zijn een vriend of vriendin te hebben, maar het kan geen 
deur worden tot het diepste dat in iedereen verborgen ligt. Met een vrien-
din kun je een seksuele relatie hebben, maar er kan geen liefde groeien. 
Liefde vraagt om diepe wortels. Seks is mogelijk aan de oppervlakte, maar 
seksualiteit is alleen maar dierlijk, biologisch. Ze kan mooi zijn als ze 
onderdeel is van een inniger liefde, maar als ze geen onderdeel is van een 
inniger liefde, is ze het stuitendste wat je je kunt voorstellen; ze is stuitend 
omdat er geen gemeenschap is – je raakt elkaar alleen maar aan en gaat 
weer uit elkaar. Alleen de lichamen ontmoeten elkaar, niet jullie – niet het 
ik, niet het jij. Dat is er met alle relaties gebeurd.

Maar de belangrijkste relatie is helemaal verdwenen, en de belangrijkste 
relatie is die van meester en discipel. Je kunt Jezus niet begrijpen als je 
niet begrijpt wat de verhouding tussen een meester en zijn discipelen 
inhoudt. Die is volkomen verdwenen. De vrouw is vervangen door de 
vriendin, de man door de vriend, maar de meester, en de relatie die er 
bestaat tussen hem en zijn discipelen, zijn helemaal verdwenen. Of deze 
relatie is vervangen door iets heel anders, en wel door de relatie tussen 
psychiater en patiënt.

Tussen psychiater en patiënt bestaat een relatie die alleen maar ziek kan 
zijn, pathologisch, want de patiënt komt niet naar hem toe op zoek naar de 
waarheid, niet werkelijk om ‘geheeld’ te worden. Dat woord ‘helen’ heeft 
grote betekenis. Het hangt samen met ‘heel maken’, met heiligheid, het 
betekent een diepgaand heel worden binnen in het zelf. Een patiënt komt 
niet om geheeld te worden, want als hij kwam om geheeld te worden, zou 
hij alleen discipel kunnen zijn. Een patiënt komt om van zijn ziekte af te 
komen; zijn houding is volledig negatief. Hij komt alleen om te worden 
gedwongen weer normaal te worden, alleen om weer een functionerend lid 



7

van de gewone wereld te worden. Hij was slecht aangepast, hij moet zich 
aanpassen en de psychiater helpt hem zich weer aan te passen. Maar zich 
aan te passen waaraan? Zich aan te passen aan deze wereld, deze maat-
schappij, die volslagen ziek is.

Wat jullie een ‘normaal’ mens noemen, is niets anders dan normaal 
pathologisch, of normaal krankzinnig, normaal geestesziek. De ‘normale’ 
mens is ook geestesziek, maar binnen bepaalde grenzen, de door de maat-
schappij, de cultuur, aanvaarde grenzen. Af en toe komt er iemand op ver-
boden terrein, hij overschrijdt de grenzen – en dan wordt hij ziek. Dan zegt 
de hele maatschappij, die zelf ziek is, dat die mens ziek is. En de psychia-
ter staat aan die grens om de mens terug te helpen, terug naar de massa.

Een psychiater kan geen meester zijn, want hij is zelf niet ‘heel’. En de 
patiënt kan geen discipel zijn, want hij komt niet om te leren. Hij is in de 
war, en hij wil niet in de war zijn, hij wil alleen aangepast worden, niet 
geheeld. Een psychiater kan geen meester zijn, al is dat in het Westen zijn 
pretentie en zal hij vroeg of laat in het Oosten ook pretenderen dat hij een 
meester is. Maar hij kan dat niet zijn – hij is zelf ziek. Het kan zijn dat hij 
anderen helpt zich aan te passen, en dat is oké: de ene zieke mens kan de 
andere helpen – in zekere zin. Maar een ziek mens kan een ander die ziek 
is, niet helen; de ene gek kan de andere niet van zijn gekte afhelpen.

Zelfs mensen als jullie Freud, jullie Jung en jullie Adler zijn totaal ziek, 
niet alleen de gewone psychiaters, maar ook de grootsten onder hen zijn 
ziek en pathologisch. Ik zal jullie het een en ander vertellen, zodat je dit na 
kunt voelen. Zodra iemand over de dood begon, ging Freud beven. Twee 
maal viel hij zelfs flauw en viel van zijn stoel alleen omdat iemand het 
over de mummies in Egypte had. Hij viel flauw! En een andere keer sprak 
Jung over de dood en over lijken, en plotseling begon Freud te beven, viel 
op de grond, buiten kennis, hij verloor het bewustzijn.

Als de dood Freud al zo’n angst aanjoeg, wat moesten zijn leerlingen 
dan wel voelen? En waarom zouden we zo bang zijn voor de dood? Kun 
je je een boeddha voorstellen die bang is voor de dood? Dan zou hij geen 
boeddha meer zijn.

Jung heeft verteld dat hij vaak het plan had naar Rome te gaan om het 
Vaticaan te bezoeken en in het bijzonder de bibliotheek, de enorme biblio-
theek van het Vaticaan, die geheime archieven bezit over alle religies die 
hebben bestaan – en die zijn heel zeldzaam. Maar steeds begon hij te 
beven als hij een kaartje ging kopen – terwijl hij alleen maar naar Rome 
wilde! Wat moet er dan wel gebeuren als je in moksha gaat? En dan annu-
leerde hij zijn reis en ging naar huis. Hij is nooit gegaan, nooit. Vaak pro-
beerde hij het, en ten slotte besloot hij: ‘Nee, ik kan het niet.’

Wat is die angst om naar Rome te gaan? Waarom zou een psychiater 
bang zijn de religie op te zoeken? Omdat Rome een symbool is, de verte-



8

genwoordiger ervan. En deze Jung had een filosofie bedacht en die filoso-
fie was bang ontzenuwd te worden. Het is alsof een kameel niet naar de 
Himalaya durft te gaan, want als een kameel in de buurt van de Himalaya 
komt, merkt hij voor het eerst dat hij niets voorstelt. De hele filosofie die 
Jung bedacht heeft is alleen maar kinderlijk. De mens heeft zulke giganti-
sche, hemelhoge stelsels bedacht en al die stelsels zijn nu ingestort. De 
angst wordt veroorzaakt doordat naar Rome gaan betekent dat je de puin-
hopen bezoekt van de grootse systemen die in het verleden zijn bedacht.

Hoe staat het met jouw kleine stelseltje? Wat valt er te zeggen over dat 
kleine hoekje dat je hebt schoongemaakt en versierd? Hoe staat het met 
jouw filosofie? 

Grote filosofieën zijn ineengestort en tot stof vergaan: ga naar Rome en 
zie wat er gebeurd is! Ga naar Athene en zie wat er gebeurd is! Waar zijn 
de scholen van Aristoteles, Plato en Socrates? Allemaal tot stof vergaan. 
De grootste stelsels gaan ten slotte ten onder en alle gedachten blijken 
uiteindelijk waardeloos te zijn, omdat gedachten slechts door de mens 
geschapen zijn.

Alleen door ‘niet-denken’ leer je het goddelijke kennen. Door denken 
kun je het eeuwige niet leren kennen, omdat denken aan tijd gebonden is. 
Denken kan niet van de eeuwigheid zijn; geen enkele filosofie, geen enkel 
gedachtestelsel kan eeuwig zijn. Dat was de oorzaak van de angst. 

Jung besprak minstens vier of vijf keer een reis en steeds zegde hij deze 
af. En toch is deze Jung een van de grootste psychiaters. Als hij al niet 
naar Rome durfde te gaan, hoe was het dan met zijn leerlingen gesteld? 
Zelfs jij bent niet bang, niet omdat je beter bent dan Jung, maar alleen 
maar omdat je minder bewust bent. Hij was zich ervan bewust dat hij in 
Rome door de mand zou vallen; dat op het moment dat hij de puinhopen 
van al die grootse stelsels zag, zich een beven, een angst voor de dood van 
hem meester zou maken en hij zich zou afvragen: ‘Wat zal er met mijn 
stelsel gebeuren? Wat zal er met mij gebeuren?’ Hij begint te beven en 
gaat terug naar huis, en in zijn memoires schrijft hij: ‘Ten slotte heb ik het 
hele idee laten varen. Ik ga niet naar Rome.’

Hetzelfde overkwam Freud vele malen, het blijkt dus geen toevalligheid 
te zijn. Ook hij wilde naar Rome en ook hij was bang. Waarom? Freud kon 
even boos zijn als jij, Freud kon evenveel behoefte aan seks hebben als  
jij, net zo bang zijn voor de dood als jij, net zo neurotisch in zijn gedragin-
gen zijn als jij, wat is er dan voor verschil? Hij kan intelligenter zijn 
geweest, misschien een genie, of hij kon misschien een beetje hulp bieden, 
maar hij was even blind als jij wat het ultieme betreft, wat betreft de aller-
geheimste diepste kern van het zijn.

Nee, psychiatrie kan geen religie worden. Ze kan een goed ziekenhuis 
worden, maar geen tempel – dat is niet mogelijk. En een psychiater is 



9

misschien nodig omdat de mensen ziek zijn, slecht aangepast, maar een 
psychiater is geen meester en een patiënt is geen discipel. Als je naar een 
meester komt als patiënt, dan loop je hem mis, want een meester is geen 
psychiater. Ik ben geen psychiater. 

Er komen mensen bij me die zeggen: ‘Ik lijd aan een mentale angst, een 
neurose, zus en zo.’

Ik zeg: ‘Dat is oké, want ik ga niet je angst behandelen, ik ga jou behan-
delen. Ik heb geen belangstelling voor je kwalen, het gaat mij alleen om 
jou. Kwalen zitten aan de buitenkant, en waar jij bent is geen kwaal.’

Als je je er eenmaal van bewust wordt wie je bent, zullen al je kwalen 
verdwijnen. Ze bestaan in wezen slechts omdat je je hebt afgewend van 
zelfkennis, je hebt jezelf gemeden. Je bent een wezenlijke ontmoeting uit 
de weg gegaan omdat je niet naar jezelf wilde kijken. Waarom wil je niet 
naar jezelf kijken? Wat is er met je gebeurd? Als je niet bereid bent gecon-
fronteerd te worden met jezelf, kun je geen discipel worden, want een 
meester kan niets doen als je jezelf niet onder ogen wilt komen. Hij kan je 
alleen helpen jezelf onder ogen te komen.

Waarom ben je zo bang? Ergens in het verleden is er iets misgegaan. Er 
wordt een kind geboren en hij wordt niet geaccepteerd zoals hij is. Veel 
moet worden veranderd, onder dwang, hij moet gedisciplineerd worden. 
Hij heeft veel kanten die de maatschappij en zijn ouders niet kunnen 
accepteren, die kanten moeten dus worden ontkend, onderdrukt; slechts 
enkele kanten kunnen worden geaccepteerd en gewaardeerd. Het kind 
moet het klaar zien te spelen. Hij moet allerlei delen van zijn wezen, die 
zich niet mogen openbaren, ontkennen. En hij moet ze zo volledig ontken-
nen dat hij zich er ten slotte niet meer van bewust is. Dat is onderdrukking, 
en de hele maatschappij is gebaseerd op onderdrukking.

Het grootste deel van het wezen van het kind moet worden onderdrukt, 
volledig in het duister worden geworpen. Maar dat onderdrukte deel laat 
zich gelden, het komt in verzet, het reageert. Het wil voor den dag komen 
en je moet het steeds opnieuw terugdringen. En zo word je bang om met 
jezelf geconfronteerd te worden, want wat zal er dan met dat onderdrukte 
deel gebeuren? Het zal terugkomen, het zal er zijn. Wat zal er met het 
onbewuste gebeuren? Als je met jezelf wordt geconfronteerd zal het onbe-
wuste er zijn, alles wat je hebt ontkend zal er zijn. En daarom ben je bang.

Als een kind niet geheel en al wordt geaccepteerd zoals hij of zij is, zal 
deze angst blijven bestaan. Maar tot nog toe heeft er geen enkele maat-
schappij bestaan die een kind totaal accepteert. En het lijkt erop dat er ook 
nooit een maatschappij zal bestaan die een kind volledig zal accepteren, 
omdat dat bijna onmogelijk is. Dus zal die onderdrukking er altijd zijn. En 
iedereen staat eens tegenover dat probleem, dat hij zichzelf onder ogen 
moet komen. Je wordt een discipel op het moment dat je er niet meer op 



10

let wat goed en wat slecht is, wat geaccepteerd wordt en wat niet. Je kunt 
pas discipel worden op het moment dat je bereid bent je hele wezen aan 
jezelf bloot te geven.

De meester is slechts een vroedvrouw. Hij helpt je door een nieuwe 
geboorte heen, herboren te worden. En wat is de relatie tussen een meester 
en een discipel? Een discipel moet vertrouwen hebben, hij mag niet twij-
felen. Als hij twijfelt kan hij zich niet blootgeven. Als je aan iemand twij-
felt, krimp je in elkaar en kun je je niet ontplooien. Als je twijfelt, wordt 
hij een vreemde en dan sluit je je af. Je kunt niet open zijn, want je weet 
niet wat die vreemde je zal aandoen. Je kunt tegenover hem niet kwetsbaar 
zijn; je moet jezelf beschermen en een pantser aantrekken.

Tegenover een meester moet je het pantser volledig afleggen – dat is een 
absolute voorwaarde. Zelfs tegenover een geliefde kun je iets van je pant-
ser behouden; tegenover een geliefde hoef je niet zo open te zijn. Maar 
tegenover een meester moet je geheel en al open zijn, anders gebeurt er 
niets. Als je ook maar iets van jezelf achterhoudt, bestaat er geen relatie. 
Je moet volledig vertrouwen hebben, want alleen dan kunnen de geheimen 
worden onthuld, alleen dan kunnen de sleutels je worden aangeboden. 
Maar als je je verbergt, betekent dat dat je met de meester vecht, en dan 
kan hij niets voor je doen.

Strijd is niet de sleutel bij een meester, overgave is de sleutel. En over-
gave is volkomen van de wereld verdwenen. Daarvoor zijn vele oorzaken: 
drie of vier eeuwen lang is de mens geleerd dat hij een individualist moest 
zijn, een egoïst. De mens is geleerd dat hij zich niet moest overgeven, 
maar moest vechten; niet moest gehoorzamen, maar rebelleren. De mens is 
geleerd dat hij geen vertrouwen moest hebben maar twijfel. Daar was 
natuurlijk een reden voor: de wetenschap ontwikkelt zich door twijfel. 

Wetenschap is diepgaand scepticisme. Ze werkt niet via vertrouwen; ze 
werkt via de logica, argumenten, twijfel. Hoe meer je twijfelt, des te 
wetenschappelijker word je. Het pad is tegengesteld aan dat van de religie.

Religie werkt door vertrouwen: hoe meer vertrouwen je hebt, des te 
religieuzer word je. De wetenschap heeft wonderen verricht, en die won-
deren zijn goed zichtbaar. Maar religie heeft nog grotere wonderen ver-
richt, maar die wonderen zijn veel minder zichtbaar. Wat kun je voelen, 
zelfs als er een boeddha is? Wat kun je zien? Hij is niet zichtbaar – zicht-
baar is alleen maar een lichaam, dat even sterfelijk is als jij. Zichtbaar is 
dat hij ouder wordt en op een dag zal sterven. In het onzichtbare is hij 
onsterfelijk. Maar jij hebt de ogen niet om het onzichtbare te zien, jij hebt 
het vermogen niet om het innerlijkste, het onbekende te voelen. Daarom 
beginnen alleen vertrouwende ogen beetje bij beetje te voelen en gevoelig 
te worden. Als je vertrouwt, betekent dat dat je beide ogen sluit. Daarom 



11

is vertrouwen blind, zoals liefde blind is – maar vertrouwen is nog blinder 
dan liefde.

Wat gebeurt er als je beide ogen sluit? Dan vindt er een innerlijke trans-
formatie plaats. Als je beide ogen sluit, die de buitenwereld zien, wat 
gebeurt er dan met de energie die door de ogen gaat? Die energie keert 
zich naar binnen. Ze kan niet van de ogen naar voorwerpen stromen, en 
daarom keert ze zich om, ze wordt een keerpunt. Energie moet stromen, 
energie kan niet statisch zijn. Als je één uitgang afsluit, vindt ze een ande-
re. Als je beide ogen sluit, keert de energie die zich door de twee ogen 
bewoog zich om – er heeft een omkering plaats. Die energie raakt het 
derde oog in je. Het derde oog is niet iets fysieks; het betekent slechts dat 
de energie die zich door de ogen naar voorwerpen in de buitenwereld 
bewoog, nu terugkeert naar de bron. Ze wordt het derde oog, de derde 
manier om de wereld te zien. Alleen door dat derde oog kun je een Boeddha 
zien; alleen door dat derde oog wordt een Jezus werkelijkheid. Als je dat 
derde oog niet hebt, is Jezus er wel maar je loopt hem mis – velen zijn 
hem misgelopen. 

In zijn woonplaats dachten de mensen dat hij alleen maar de zoon was 
van die timmerman, Jozef. Niemand, niemand herkende wat er met deze 
man was gebeurd: dat hij geen timmermanszoon meer was, maar gods 
zoon was geworden. Dat is een innerlijk verschijnsel. En toen Jezus ver-
kondigde: ‘Ik ben de zoon van het goddelijke, mijn vader is in de hemel’, 
lachten de mensen hem uit en zeiden: ‘Óf je bent gek geworden, óf je bent 
een dwaas, óf je bent heel uitgekookt. Hoe kan de zoon van een timmer-
man plotseling de zoon van god worden?’ Maar dat kan wel…

Alleen het lichaam wordt uit het lichaam geboren. Het innerlijke zelf 
wordt niet uit het lichaam geboren, het wordt geboren uit de heilige geest, 
het komt van het goddelijke. Maar eerst moet je ogen krijgen die zien, 
eerst moet je oren krijgen die horen.

En het begrijpen van Jezus is een heel subtiele zaak; je moet een inten-
sieve training doorlopen. Het is zoiets als het begrijpen van klassieke 
muziek. Als je plotseling voor het eerst naar klassieke muziek mag luiste-
ren krijg je het gevoel: ‘Wat is dat voor nonsens?’ Ze is zo subtiel dat er 
een lange training voor nodig is. Je moet heel wat jaren in de leer zijn, dan 
pas zijn je oren voldoende geoefend om dat subtiele op te vangen – en dan 
gaat er niets boven klassieke muziek. Dan is gewone alledaagse muziek 
zoals filmmuziek helemaal geen muziek meer. Het is alleen maar lawaai 
en bovendien dwaas. Omdat je oren niet geoefend zijn, leef je met dat 
lawaai en denk je dat het muziek is. Maar voor klassieke muziek heb je 
heel aristocratische oren nodig. Er is oefening voor nodig, en hoe meer 
geoefend je bent, des te hoorbaarder wordt het subtiele. Maar in vergelij-



12

king met een Jezus is klassieke muziek niets, want hij is de kosmische 
muziek. Je moet heel stil zijn, zonder de minste gedachteflits, de geringste 
beweging in je wezen; alleen dan kun je Jezus horen, kun je Jezus begrij-
pen, kun je hem kennen.

Jezus blijft maar steeds herhalen: ‘Zij die oren hebben, kunnen me ver-
staan. Zij die ogen hebben, zie! Ik ben hier!’ Waarom herhaalt hij steeds 
weer: ‘Zij die ogen hebben, zie! Zij die oren hebben, hoor!’ Waarom? Hij 
heeft het over een andere dimensie van verstaan, die alleen een discipel 
begrijpen kan. Heel weinigen begrepen Jezus, maar dat ligt in de aard der 
dingen, dat is onontkoombaar. Zeer weinigen – en wie waren die weini-
gen? Dat waren geen geleerden, nee; het waren geen hoogleraren, nee; het 
waren geen pandits, geen filosofen, nee! Het waren gewone mensen: een 
visser, een boer, een schoenmaker, een prostituee; het waren doodgewone 
mensen, de allergewoonste, de allergewoonste van de gewone mensen. 

Waarom konden deze mensen hem begrijpen? Er moet iets heel speci-
aals zitten in een gewoon mens. Er moet iets heel speciaals zijn dat in een 
gewoon mens zit en dat verdwijnt in de zogenaamd ‘bijzondere’ mensen. 
Wat is dat? Het is nederigheid, vertrouwen. 

Hoe beter je intellect is getraind, des te minder vertrouwen kun je heb-
ben. Als je intellect niet zo getraind is, kun je beter vertrouwen. Een boer 
vertrouwt, hij hoeft niet te twijfelen. Hij zaait het zaad op het veld  
en hij vertrouwt dat het op zal komen, dat het zal ontkiemen als het juiste 
jaargetijde aanbreekt. En het ontkiemt. Hij wacht en hij bidt, en in het 
daarvoor bestemde seizoen ontkiemen die zaden en worden planten. Hij 
wacht en hij vertrouwt. Hij leeft met de bomen, de planten, de rivieren en 
de bergen. Het is niet nodig te twijfelen; bomen zijn niet sluw, je hebt geen 
pantser nodig om je ertegen te beschermen. Heuvels zijn niet sluw – het 
zijn geen politici, het zijn geen misdadigers – je hebt geen pantser nodig 
om je ertegen te beschermen. Daar heb je geen beschutting nodig, je kunt 
open zijn.

Daarom voel je plotseling iets van verrukking als je de heuvels ingaat. 
Waar komt die vandaan? Van de heuvels? Nee, ze komt doordat je nu je 
pantser kunt afleggen, je hoeft niet bang te zijn. Als je bij een boom gaat 
staan voel je je plotseling heerlijk. Dat komt niet door die boom, dat komt 
van binnen uit jezelf. Tegen een boom hoef je je niet te beschermen, je 
kunt op je gemak zijn en je thuis voelen. Een bloem zal je niet plotseling 
aanvallen; een boom kan geen dief zijn, hij kan niets van je stelen. Dus als 
je naar de heuvels gaat, naar zee, naar de bomen, naar het bos, leg je je 
pantser af.

Mensen die met de natuur leven, hebben meer vertrouwen. In een land 
dat niet zo sterk geïndustrialiseerd is, minder gemechaniseerd, minder 
technologisch, waar je meer met de natuur leeft, is meer vertrouwen. 



13

Daarom kun je je niet voorstellen dat Jezus in New York zou worden 
geboren – dat is zo goed als onmogelijk. Jezusfreaks kunnen daar worden 
geboren, maar Jezus niet. En die freaks zijn gewoon neurotisch, Jezus is 
alleen maar een excuus. Nee, je kunt je niet indenken dat Jezus daar zou 
worden geboren, dat is bijna onmogelijk. En al werd hij er geboren, nie-
mand zou naar hem luisteren. Ook al was hij er, niemand zou in staat zijn 
hem te herkennen. Hij werd geboren in een tijd zonder technologie, zonder 
wetenschap, als zoon van een timmerman. Hij trok zijn hele leven op met 
arme, eenvoudige mensen, die met de natuur leefden. Zij konden vertrou-
wen.

Op een dag, vroeg in de morgen, komt Jezus bij het meer. De zon is nog 
niet boven de horizon. Er zijn twee vissers die juist hun netten hebben 
uitgeworpen om vis te vangen als Jezus eraankomt en zegt: ‘Kijk! Waarom 
verspil je je leven? Ik kan je vissers van mensen maken. Waarom verspil 
je je energie met het vangen van vis? Ik kan je tot vangers van mensen 
maken, vissers van mensen. Kom, volg mij!’

Als hij dat tegen jullie had gezegd op je kantoor of in je winkel, dan had 
je gezegd: ‘Ga weg! Ik heb geen tijd. Verspil je eigen tijd!’ Maar die twee 
vissers keken naar Jezus; ze keken naar Jezus zonder een spoor van twij-
fel. De zon kwam op en dit was een mooie man, deze Jezus. En zijn ogen 
– die waren dieper dan het meer, en zijn uitstraling was sterker dan die van 
de zon. Ze gooiden hun netten van zich af en volgden Jezus.

Dat is vertrouwen. Geen enkele vraag als: ‘Wie bent u, vreemdeling?’ 
Zij kenden hem niet, hij kwam niet uit hun dorp. Ze hadden hem nog nooit 
gezien, ze hadden hem nog nooit gehoord. Maar het was genoeg – de 
oproep, de uitnodiging was genoeg. Ze hoorden de uitnodiging, ze keken 
naar Jezus, voelden zijn oprechtheid, en ze volgden hem.

Net toen ze op het punt stonden het dorp te verlaten, kwam er een man 
aanrennen die tegen de vissers zei: ‘Waar gaan jullie heen? Jullie vader is 
plotseling gestorven. Kom terug!’ 

Daarom zeiden ze tegen Jezus: ‘Mogen we naar huis om onze dode 
vader te begraven? En dan komen we.’ 

Jezus antwoordde: ‘Bekommer je niet om de doden. Er zijn genoeg 
doden in het dorp. Zij zullen hun doden begraven. Kom, volg mij. Je hoeft 
je niet met de doden bezig te houden.’ En die twee vissers volgden hem. 
Dat is vertrouwen: ze hoorden, ze zagen Jezus.

Hij bedoelde – en hij had gelijk: ‘Als je vader dood is, wat kun je dan 
nog doen? Als iemand dood is, is hij dood. Je hoeft er niet heen te gaan. 
En er zijn genoeg doden in het dorp; zij zullen de rest doen, zij zullen voor 
het ritueel zorgen, zij zullen je vader begraven. Kom, volg mij.’ Ze volg-
den hem en ze keerden nooit terug, ze keken nooit om. Vertrouwen bete-
kent niet omkijken. Vertrouwen betekent niet terugkeren.



14

Een twijfelende geest kijkt altijd om, denkt altijd aan het alternatief, denkt 
altijd aan wat hij niet gedaan heeft en vraagt zich altijd af of hij wel het juiste 
heeft gedaan. ‘Zal ik teruggaan of deze gek volgen? Wie weet? Hij zegt dat 
hij de zoon van god is, maar wie weet? Niemand weet iets van god, niemand 
weet iets over zijn zoons – en deze man ziet er net uit als wij!’ Maar de vissers 
volgden Jezus.

Als je een man als Jezus volgt, zal hij je vroeg of laat aansteken. Maar 
in het begin moet je volgen. Vroeg of laat zul je voelen dat hij gods zoon 
is – en dat niet alleen, door hem zul je gaan beseffen dat ook jij een zoon 
van god bent. Maar in het begin moet je vertrouwen hebben. Als je in het 
begin twijfelt, blijven de deuren gesloten.

De relatie tussen meester en discipel is verdwenen als gevolg van het 
succes van drie eeuwen wetenschap. De wetenschap is zo goed geslaagd. 
En ze heeft wonderen verricht – nutteloze wonderen natuurlijk, want ze 
hebben helemaal niets bijgedragen aan het menselijke geluk. En een won-
der is nutteloos als het geluk er niet door is toegenomen. Integendeel, we 
zijn minder gelukkig geworden. Hoe meer technologie, hoe meer comfort, 
maar hoe minder geluk: dat is het wonder dat de wetenschap heeft vol-
bracht. Hoe meer dingen door machines kunnen worden gedaan, des te 
minder ben je nodig. En hoe minder je nodig bent, des te onbetekenender 
ga je je voelen, nuttelozer, zinlozer. Vroeg of laat zal de computer je ver-
vangen en dan zul je helemaal niet meer nodig zijn. Dan kun je je van kant 
maken, want de computer doet alles.

Geluk spruit voort uit het gevoel nodig te zijn. Als je nodig bent, voel je 
je gelukkig, want je hebt het gevoel dat je bestaan zin heeft, je hebt het 
gevoel dat je leven zin heeft. Je hebt het gevoel dat je nodig bent en dat de 
zaken er zonder jou anders zouden voorstaan. Maar nu verandert er zonder 
jou niets. Integendeel,  zonder jou gaat alles beter, want machines kunnen 
alles beter dan jij. Je staat alleen maar in de weg, je bent uit de tijd. Op ’t 
ogenblik is de mens het meest achterhaalde ding, want ieder jaar verschijnt 
er van alles een nieuwe uitvoering. Er komt een nieuw model Ford, een 
nieuw model van alles. Alleen de mens blijft een achterhaald model. 
Tussen zoveel nieuwe dingen ben jij het enige oude.

Een mens van deze tijd heeft voortdurend een gevoel van zinloosheid, 
want niemand heeft hem nodig. Zelfs kinderen hebben je niet nodig, omdat 
de overheid, de welvaartsstaat, wel voor ze zorgt. Je oude vader en moeder 
hebben je niet nodig, omdat er instellingen zijn – overheids- en staatsin-
stellingen – die in hun noden zullen voorzien. Wie heeft je nodig? En als 
je het gevoel hebt dat niemand je nodig heeft, dat je alleen maar een node-
loze last bent, hoe kun je dan gelukkig zijn? Vroeger was je nodig. 

Ergens zegt de joodse mysticus Hillel, die een man van groot vertrou-
wen moet zijn geweest, iemand die veel bad, tot god in zijn gebed: ‘Denk 



15

niet dat ik u alleen nodig heb – u hebt mij ook nodig. U bent niets zonder 
mij. Als Hillel er niet zou zijn, wie zou er dan bidden? Wie zou er dan naar 
u opzien? Ik ben een noodzakelijkheid. Onthoud dus: ik heb u nodig, dat 
is waar, maar u hebt mij ook nodig.’

Als het hele universum je nodig had, zelfs god, dan had je zin, beteke-
nis, een geur. Maar nu heeft niemand je nodig. Je kunt gemakkelijk gemist 
worden, je bent niets. De technologie heeft comfort geschapen en jou 
overbodig gemaakt. De technologie heeft betere huizen voor je gebouwd, 
maar je niet tot een beter mens gemaakt, want voor betere mensen is een 
andere dimensie nodig – en die dimensie heeft niets met techniek te maken. 
Het is een dimensie van het bewustzijn, niet van de techniek.

De wetenschap kan geen Boeddha of Jezus scheppen, maar wel kan de 
wetenschap een maatschappij creëren waarin een Boeddha onmogelijk 
wordt. Er komen vaak mensen bij me die vragen waarom er nu geen boed-
dha’s meer zijn, geen tirthankara’s, waarom er geen Jezus meer is. Dat 
komt door jou! Je hebt een zodanige maatschappij geschapen dat het voor 
een eenvoudig mens, voor een onschuldig mens steeds onmogelijker wordt 
te bestaan. En zelfs al bestond hij, je zou hem niet herkennen. Het is niet 
zo dat er geen boeddha’s zijn – ze zijn moeilijk te zien, maar ze zijn er 
wel. Misschien kom je ze iedere dag op weg naar kantoor tegen, maar je 
herkent ze niet omdat je blind bent.

Het vertrouwen is verdwenen. Bedenk wel: Jezus leefde in een tijd vol 
vertrouwen, diep vertrouwen. Al zijn glorie, al zijn betekenis, is alleen te 
begrijpen door die dimensie van vertrouwen. Nu gaan we ons in deze korte 
uitspraak van Jezus verdiepen.

De discipelen zeiden tot Jezus: ‘Zeg ons, 
waaraan is het koninkrijk des hemels gelijk?’

Het waren geen vragenstellers, het waren geen nieuwsgierige mensen, ze 
waren niet van plan in discussie te gaan. Hun vraag was onschuldig. Alleen 
als een vraag onschuldig is Jezus kan antwoorden. Wanneer is een vraag 
onschuldig, weet je dat? Als je het antwoord al weet is de vraag niet 
onschuldig. Je vraagt: ‘Bestaat er een god?’ en je weet het antwoord al. Je 
weet het: ja, er is een god, en je bent alleen naar me toegekomen voor een 
bevestiging. Of je weet dat er geen god is, en je bent alleen maar gekomen 
om te kijken of die man dat weet of niet. Als je het antwoord al weet, is de 
vraag berekenend, dan is ze niet onschuldig. En dan kan een Jezus er geen 
antwoord op geven, want Jezus kan alleen op onschuld antwoorden.

Als een discipel wat vraagt, heeft hij geen antwoord klaar in zijn hoofd. 
Hij weet het niet, hij weet het gewoonweg niet en daarom vraagt hij het. 
Denk eraan: als je een vraag stelt, denk er dan over na of je hem stelt 



16

omdat je al een antwoord klaar hebt. Komt je vraag voort uit je kennis? 
Want dan kan er geen sprake zijn van een ontmoeting. Dan zal, zelfs als ik 
antwoord geef, het antwoord je nooit bereiken. Je bent niet leeg genoeg 
om het antwoord te ontvangen. Het antwoord is er al: je bent al bevooroor-
deeld, vergiftigd.

Je kunt op twee manieren vragen stellen: ten eerste vanuit je kennis, en 
dan heeft het geen zin, want dan is er alleen een discussie mogelijk en 
geen dialoog. Maar als je uit onwetendheid vraagt, als je heel goed weet  
dat je niet weet, als je weet dat je niet weet en dan vraagt, dan ben je dis-
cipel geworden. 

Nu wordt het geen discussie. Je bent alleen maar dorstig en vraagt om 
water; je hebt honger en vraagt om eten. Je weet niet en je vraagt; je bent 
bereid te ontvangen. Een discipel vraagt terwijl hij heel goed weet dat hij 
niet weet. Als je niet weet, ben je nederig. Als je weet, word je egoïstisch, 
en een Jezus kan niet tegen ego’s praten.

De discipelen zeiden tot Jezus… ‘Discipelen’ wil zeggen mensen die 
zich er volledig van bewust zijn dat ze niet weten. ‘Zeg ons, waaraan is 
het koninkrijk des hemels gelijk?’

Jezus sprak doorlopend over het koninkrijk des hemels en dat schiep 
veel problemen. De woordkeus zelf schiep veel problemen, omdat konink-
rijk een politiek woord is en de politici bang werden. Hij werd gekruisigd 
omdat ze dachten: ‘Deze man praat over een koninkrijk dat op aarde zal 
komen, en deze man zegt: “Ik ben de koning van dat koninkrijk.” Deze 
man wil een revolutie ontketenen en de regering omverwerpen. Deze man 
wil een ander koninkrijk stichten!’

De koning, de onderkoning, de ambtenaren, de priesters, allemaal wer-
den ze bang. En die man had invloed, want de mensen luisterden naar 
hem; de mensen luisterden niet alleen naar hem – als ze naar hem luister-
den ondergingen ze een transformatie, ze raakten in vuur en vlam, ze wer-
den volkomen nieuw, er gebeurde iets met hen. Daarom werden de 
priesters, onderkoning Pontius Pilatus, koning Herodes, de hele regering 
– zowel de wereldlijke als de kerkelijke overheid – bang voor die man. Hij 
leek gevaarlijk. Er had nooit een onschuldiger mens bestaan, maar hij leek 
gevaarlijk. Hij werd verkeerd begrepen.

Maar de kans dat iemand als Jezus verkeerd begrepen wordt, bestaat 
altijd. Het probleem is dat hij jouw taal moet gebruiken omdat er geen 
andere is. Wat hij ook zegt, hij moet het met jouw woorden zeggen. Er zijn 
geen andere woorden en jouw woorden zijn al overbelast; ze hebben al te 
veel betekenissen, zij zijn te beladen. Hij had het gewoon over gods 
koninkrijk, het koninkrijk des hemels. Maar ‘koninkrijk’? Dat woord is 
gevaarlijk. Koninkrijk heeft een politieke bijklank.



17

Jezus was geen revolutionair van deze wereld. Hij was een revolutionair, een 
meester-revolutionair – maar van de innerlijke wereld. Hij sprak over het 
koninkrijk binnen in je. Maar zelfs de discipelen beseften niet wat hij zei. Als 
je bij een meester komt, vindt er een ontmoeting plaats van twee verschillende 
dimensies. Het is als de ontmoeting van hemel en aarde… precies op de grens. 
Als je vertrouwen hebt, kun je de hemel invliegen; als je geen vertrouwen hebt, 
blijf je aan de aarde gekluisterd. Als je vertrouwen hebt, kun je je vleugels 
uitslaan en vliegen, maar als je geen vertrouwen hebt, klamp je je vast aan 
de aarde. Die man brengt je gevaar. Wat is het koninkrijk des hemels? Wat 
voor soort koninkrijk? Dat koninkrijk is volstrekt tegengesteld, in lijnrechte 
tegenstelling met het koninkrijk van deze wereld. En Jezus legde het tot in 
den treure uit, maar het was moeilijk het de mensen te laten snappen. Hij zei: 
‘In mijn koninkrijk van god zullen de armsten de rijksten zijn, de laatsten 
zullen de eersten zijn.’ Hij sprak precies als Lao Tse en hij was ook een man 
als Lao Tse. ‘De laatsten zullen de eersten zijn in mijn koninkrijk van god.’ 
Hij zei dat de nietigste mensen de belangrijkste zouden worden, de armste 
mensen de rijkste, en dat iemand die hier helemaal niet erkend wordt, daar 
erkend zal worden – een omgekeerde wereld. Zo moet het wel zijn. 

Als je bij een rivier staat en de rivier is stil, er zijn geen golven, en je 
kijkt naar je spiegelbeeld, dan zie je het ondersteboven. Een weerspiege-
ling is altijd ondersteboven. In deze wereld staan we eigenlijk op onze kop 
en als je ons recht wilt zetten, moet je alles omkeren. Maar dan lijkt het 
alsof alles op z’n kop komt te staan. Er is een chaos nodig.

Boeddha werd bedelaar – het laagste in deze wereld. Hij was koning, 
maar het koninkrijk gods behoort aan de laagsten. Hij verliet het konink-
rijk van deze wereld, want het koninkrijk van deze wereld is nutteloos, het 
is een zinloze last. Je draagt het, maar het is geen voedingsbron. Het maakt 
je kapot, het is een vergif – al kan het zo’n langzaam werkend vergif zijn 
dat je het niet merkt.

Er zat een man te drinken en er kwam iemand langs, een vriend. De 
vriend zei: ‘Wat doe je toch? Dat goedje is een langzaam werkend vergif.’

De man antwoordde: ‘Dat is oké – ik heb geen haast.’
Wat jullie leven noemen is een langzaam vergif, want uiteindelijk leidt 

het tot de dood. Het wordt je dood, het leidt nooit tot iets anders. Het kan 
zijn dat je geen haast hebt, maar dat verandert niets aan de eigenschap van 
het vergif. Het mag dan langzaam werken, je mag dan geen haast hebben, 
maar toch wordt het je dood. Het koninkrijk van deze wereld behoort aan 
de dood, maar het koninkrijk des hemels behoort aan het eeuwige leven. 
Daarom zegt Jezus: ‘Laat zij die bereid zijn tot mij komen. Ik zal je het 
leven geven in overvloed.’

Jezus kwam door een dorp. Hij had dorst en kwam bij een bron. Een 



18

vrouw putte water uit de bron en Jezus zei: ‘Ik heb dorst, geef me wat 
water te drinken.’

De vrouw zei: ‘Ik behoor tot een heel lage kaste en het mag niet, ik kan 
u geen water geven.’

Jezus zei: ‘Maak je geen zorgen. Geef mij wat water, dan zal ik jou 
daarvoor in ruil ook water geven – uit mijn bron. Als je daar eenmaal uit 
gedronken hebt, heb je nooit meer dorst.’

De discipelen vragen: ‘Waaraan is het koninkrijk des hemels gelijk?’ 
Want wat we niet kennen, kan ons alleen maar uitgelegd worden door iets 
te noemen dat erop lijkt. Vandaar de mythen. Mythologie is een poging 
iets uit te leggen dat je niet kent, en in je huidige geestestoestand ook niet 
kunt kennen, aan de hand van iets dat je wel kent. Een mythe is een poging 
het onbekende uit te leggen aan de hand van het bekende – een poging je 
enig inzicht te geven zoals je nu bent.

Wat het koninkrijk des hemels is, kan je niet rechtstreeks, niet onmid-
dellijk worden verklaard. Dat is onmogelijk. Er valt niets over te zeggen, 
tenzij je er binnengaat. Wat er ook wordt gezegd, het is altijd verkeerd. De 
waarheid kan niet worden uitgesproken. Maar wat doen Jezus, Lao Tse en 
Boeddha dan steeds, jarenlang? Als de waarheid niet uitgesproken kan 
worden, wat doen ze dan wel? Zij proberen je iets uit te leggen dat niet 
uitgelegd kan worden aan de hand van symbolen die je kent; ze proberen 
het onbekende uit te leggen met behulp van het bekende. Dat is het moei-
lijkste dat er is – gelijkenissen, mythen, verhalen.

En er zijn dwazen die proberen een mythe te analyseren, haar te ontle-
den, en dan zeggen ze: ‘Dit is een mythe, het is geen waarheid.’ Ze analy-
seren en ontleden, ze verrichten chirurgie op de mythe en dan zeggen ze: 
‘Dit is een mythe, dit is geen historie.’ Maar niemand heeft ooit beweerd 
dat mythen gelijk zijn aan historie. En mythen laten zich niet ontleden, 
want ze zijn symbolisch. Het is alsof je, komend bij een mijlpaal met een 
pijl en de aanduiding ‘Delhi’, deze paal zou ontleden, de pijl, de inkt en de 
chemicaliën en alles zou ontleden en dan zou zeggen: ‘De een of andere 
gek heeft deze paal hier neergezet – er zit helemaal geen Delhi in!’

Mythen zijn mijlpalen, wegwijzers naar het onbekende. Ze zijn het doel 
niet, ze wijzen slechts de weg. Dat is de betekenis van de vraag van de 
discipelen: ‘Zeg ons, waaraan is het koninkrijk des hemels gelijk?’ We 
kunnen niet vragen wat het koninkrijk des hemels is. Bekijk deze vraag 
goed: we kunnen niet vragen wat het koninkrijk des hemels is – dat zou te 
veel gevraagd zijn. Daar kunnen we ook geen antwoord op verwachten. 
We kunnen alleen vragen waaraan het gelijk is, en dat betekent: ‘Noem 
iets dat we kennen; geef ons op die manier wat aanwijzingen, zodat we er 
een glimp van kunnen opvangen.’

Het is zoiets als een blinde die vraagt wat licht is. Hoe kun je vragen 



19

wat licht is als je blind bent? Als je het vraagt, sluit de vraag op zich het 
antwoord uit. Er is geen antwoord op. Licht kan worden gekend, maar je 
hebt er ogen voor nodig. Maar ‘Waarop lijkt licht?’ betekent: ‘Zeg iets in 
de taal der blinden.’

Alle gelijkenissen bevatten de waarheid in de taal der blinden; alle 
mythologieën zijn de waarheid verpakt in de taal der blinden. Ontleed ze 
niet! Je zult er niets in vinden. Ze zijn slechts aanwijzingen. En als je ver-
trouwen hebt, zijn aanwijzingen heerlijk.

Er staat een tempel in Japan, waarin zich geen beeld van Boeddha 
bevindt. De mensen gaan naar binnen en vragen: ‘Waar is het beeld?’ Er is 
geen beeld, maar op het voetstuk staat slechts één vinger die naar de hemel 
wijst – en dat is Boeddha. De priester zal antwoorden: ‘Dit is Boeddha.’ Ik 
weet niet of de priester het begrijpt of niet – deze vinger wijzend naar de 
maan. Wat is een boeddha? Niet meer dan een vinger die naar de maan 
wijst!

De discipelen vragen waaraan het koninkrijk des hemels gelijk is: 
‘Vertel het ons, vertel het ons in een gelijkenis, in een verhaal dat wij, 
kinderen, kunnen begrijpen. We weten het niet, we hebben geen enkele 
ervaring. Zeg iets dat ons er een indruk van kan geven.’

Jezus zei tot hen: ‘Het is als mosterdzaad – 
kleiner dan alle andere zaden, 
maar als het in bewerkte aarde valt, 
ontstaat er een grote boom, 
die een schuilplaats wordt voor alle vogelen des hemels.’

Jezus gebruikt de vergelijking met mosterdzaad heel vaak, om allerlei 
redenen. Mosterdzaad is het allerkleinste, dat is één reden. Het goddelijke 
is onzichtbaar, kleiner dan het allerkleinste, hoe moet je hem dan aandui-
den? Aan de grens van het zichtbare vinden we het mosterdzaad, het klein-
ste… Kleiner dan dat kun je niet begrijpen, want daarvoorbij ligt het 
onzichtbare. Mosterdzaad is de grens, het kleinste in de wereld van het 
zichtbare – je kunt het nog zien, maar het is heel klein. Daarvoorbij kom 
je in de wereld van het ijle, van wat kleiner is dan het allerkleinste. 
Mosterdzaad ligt op de grens.

En mosterdzaad is niet alleen het kleinst zichtbare, het heeft ook een 
heel mysterieuze eigenschap: als het groeit, wordt het de grootste van alle 
planten. Het is dus een paradox: het zaad is het kleinste, maar de plant is 
de grootste. Het goddelijke is het onzichtbare en het universum het meest 
zichtbare; het universum is de boom, de plant, en het goddelijke is het 
zaad. Het goddelijke is wat niet gemanifesteerd is en het universum is het 
gemanifesteerde.



20

Als je een zaadje doormidden breekt, vind je er geen boom in. Je kunt het 
ontleden, maar je vindt er geen boom in verborgen. En je kunt zeggen dat er 
geen boom is en dat mensen die zeggen dat er een boom verborgen ligt in dit 
zaad terwijl er helemaal niets is, dwazen zijn. En dat is nu net wat de analisten 
altijd hebben gedaan. Als je hun vertelt dat je een mooie bloem hebt, zullen 
ze haar meenemen naar het laboratorium en haar ontleden om te onderzoeken 
waar die schoonheid zit. En dan vinden ze chemicaliën en dat soort zaken, ze 
zullen haar ontleden en analyseren en ze zullen de verschillende delen van 
de bloem in allerlei potjes stoppen en van een etiket voorzien – maar in geen 
van die potjes zullen ze schoonheid vinden. Nee, als ze uit het laboratorium 
komen zullen ze zeggen: ‘Je moet een of andere zinsbegoocheling hebben 
gehad, je hebt gedroomd – er is geen schoonheid. We hebben de hele bloem 
ontleed, er is niets overgebleven, en er is geen schoonheid.’

Bepaalde dingen kun je slechts kennen in hun heelheid. Je kunt ze niet 
ontleden, ze zijn groter dan de delen. Dat is het probleem – een fundamen-
teel probleem voor mensen die op zoek zijn naar waarheid. Waarheid is 
groter dan alle delen samen. Ze is meer dan de som van alle delen, ze is 
groter dan de delen samen. Een melodie is niet de som van alle noten, alle 
geluiden. Nee, ze is iets groters. Als de noten elkaar ontmoeten, ontstaat er 
een harmonie, er manifesteert zich een harmonie die niet in de afzonderlij-
ke noten zat. Ik praat tegen jullie; je kunt mijn woorden ontleden, je kunt 
ze allemaal in een woordenboek vinden, maar mij kun je niet in een woor-
denboek vinden. En je kunt zeggen: ‘Kijk, hier staan alle woorden, wat zal 
ik me verder druk maken?’

Op een dag ging Mark Twain luisteren naar een van zijn vrienden, een 
priester. De vriend had er al heel lang op aangedrongen Hij was een groot 
redenaar, een heel poëtische spreker en hij stond zeer hoog aangeschreven. 
Als hij preekte, was de kerk overvol, maar Mark Twain kwam nooit naar 
hem luisteren. De vriend drong er steeds opnieuw op aan, totdat Mark 
Twain zei: ‘Goed, ik kom deze week.’ 

Voor die zondag bereidde de priester zich zorgvuldig voor. Hij zette in 
zijn hoofd alles wat hij aan schoonheid bezat op een rijtje, want Mark 
Twain zou komen. Mark Twain zat vooraan en de priester sprak beter dan 
ooit tevoren. Hij zette zich totaal in en het was werkelijk prachtig, het was 
een symfonie, het was poëzie.

Maar langzaam aan werd hij bang, ongerust, omdat Mark Twain daar als 
een mummie bleef zitten. Op zijn gezicht was zelfs geen zweem van waar-
dering te zien. De mensen klapten zo vaak, ze waren in extase, maar Mark 
Twain zat daar maar, zonder enig teken dat hij op de een of andere manier 
getroffen was, in negatieve of positieve zin. Hij bleef onverschillig – en 
onverschilligheid is dodelijker dan welke negatieve houding ook, want als 
je ergens tegen bent, dan heb je in ieder geval een standpunt; als je ergens 



21

tegen bent, hecht je er betekenis aan. Maar als je onverschillig bent, dan 
zeg je dat het volkomen waardeloos is, niet eens waard om ertegen te zijn.
Toen de preek afgelopen was reed Mark Twain met de priester mee naar 
huis. De priester kon niets vragen en ze bleven zwijgen. Op het moment 
dat Mark Twain uit de auto stapte, zei de priester: ‘Je hebt niets over mijn 
toespraak gezegd.’

Mark Twain antwoordde: ‘Het is niets nieuws. Ik heb een boek thuis 
waaruit je het gewoon hebt overgeschreven. Die toespraak is geleend en je 
kunt mij niet voor de gek houden. Je kunt die sufferds daar in de kerk voor 
de gek houden, maar ik ben een belezen en erudiet mens. Toevallig heb ik 
dat boek net gisteravond gelezen.’

De priester kon het niet geloven. Hij zei: ‘Wat zeg je nu? Ik heb het 
nergens uit overgeschreven. Dat is onmogelijk!’

Mark Twain zei: ‘Ieder woord dat je hebt gezegd staat erin. Morgen zal 
ik je het boek sturen.’ De volgende dag stuurde hij hem een exemplaar van 
een dik woordenboek en schreef: ‘Hierin kun je alle woorden vinden.’

Dat is de geest van de analyticus. Hij kan poëzie meteen om zeep hel-
pen. Hij kan zeggen dat het slechts een aaneenschakeling van woorden is. 
Hij kan niet tussen de woorden lezen, hij kan niet tussen de regels door 
lezen – en daar bevindt zich nu juist de poëzie. Daar bevindt zich de 
schoonheid. De extase en god en alles wat van belang is, bevinden zich 
altijd tussen de woorden, tussen de regels.

Mosterdzaad is het kleinste van allemaal, en bevat het grootste. Je kunt 
het goddelijke niet zien, omdat hij het kleinste is, mosterdzaad, maar je 
kunt het universum zien. En als het universum er is, moet ook het zaad er 
zijn. Er kan toch geen boom bestaan zonder zaad? Kan er een boom zijn 
zonder zaad? Het gaat er niet om of je het al of niet kunt zien. Kan het 
universum bestaan zonder eerste oorzaak, zonder bron? De Ganges is er 
– kan de Ganges er zijn als er geen bron is? Dit onmetelijke universum – 
en je denkt dat het kan bestaan zonder bron? En het universum is niet 
alleen onmetelijk, het is ook zo harmonisch, het is een universele symfo-
nie, een universeel systeem. Het is geen chaos – er heerst discipline, alles 
op de juiste plaats. En zij die het kunnen weten, zeggen dat onze wereld de 
beste van alle mogelijke werelden is, dat er geen betere wereld kan bestaan.

Er moet een zaad zijn, maar dat zaad is heel klein, nog kleiner dan mos-
terdzaad. Het mosterdzaad wordt gebruikt als mythe, om iets aan te dui-
den. De mensen die Jezus hun vraag stelden, waren vissers, boeren en 
tuinders, en de gelijkenis zouden ze begrijpen, de gelijkenis van het mos-
terdzaad. Als je het ontleedt, ontgaat het je. Als je religie ontleedt, ontgaat 
ze je; je kunt haar óf direct begrijpen zonder haar te ontleden, óf je kunt 
haar helemaal niet begrijpen. 

Vertrouwen bewandelt maar één weg: in het zaad kun je de boom niet 



22

ontdekken, maar je kunt het zaad zaaien in de grond – en dat is wat een 
mens die vertrouwt zal doen. Hij zegt: ‘Oké, dit is een zaadje; ik vertrouw 
erop dat het een boom zal worden en daarom stop ik het in de aarde. Ik zal 
geschikte grond vinden en ik zal dit zaad beschermen. Dan zal ik wachten 
en bidden, ik zal hopen en liefhebben, en ik zal dromen…’

Wat kun je anders doen? Je kunt het zaad zaaien en wachten en dromen, 
en hopen en bidden. Wat kun je anders doen? En dan plotseling op een 
goede dag, op een goede morgen, word je wakker en het zaad is iets 
nieuws geworden, er komen nieuwe scheuten uit de aarde. Nu is het zaad 
niet langer een zaad – het is een boom aan het worden, het gedijt. 

Wat gebeurt er als een zaadje tot boom wordt? Ook dat is een deel van 
de gelijkenis. Het zaad moet sterven – alleen dan kan het een boom wor-
den. Het goddelijke is opgegaan in het universum; hij kan zich niet afzij-
dig houden, hij zit erin, hij heeft zich erin opgelost. Daarom kun je het 
goddelijke niet vinden. Je kunt naar de Himalaya gaan, naar Mekka, naar 
Kasji of waarheen je maar wilt, maar nergens zul je hem vinden, want hij 
is hier, overal, net zoals het zaad nu in de hele boom zit. Je kunt het zaad 
niet vinden; het zaad is opgegaan in de boom en boom geworden. het god-
delijke is opgegaan in dit universum, in dit bestaan en is tot kosmos 
geworden.

Hij is niet iets afzonderlijks. Hij is niet zoals een timmerman, die iets 
maakt en ervan gescheiden blijft. Dat kan niet, want hij is als het zaad: de 
boom groeit uit het zaad, maar daardoor verdwijnt het zaad in de boom. Je 
kunt het goddelijke alleen terugvinden als de boom verdwijnt.

De hindoes zeggen altijd dat je het goddelijke óf bij het begin van de 
schepping, óf bij het einde van de schepping kunt vinden. In het begin, als 
er nog geen wereld is, is er het zaad, maar jij bent er niet om het te vinden 
– want je maakt deel uit van de boom, je bent de bladeren van de boom. 
Of hij zal er zijn in het pralaya, als de hele wereld zich oplost, als de boom 
oud wordt en sterft. En dat gebeurt met iedere boom; als de boom oud 
wordt, komen er weer nieuwe zaden – miljoenen zaden.

In het pralaya zul je weer miljoenen goden vinden – maar dan zul jij er 
niet zijn, dat is het probleem. Er is maar één manier om het goddelijke te 
vinden: je kunt hem alleen maar vinden als je hem hier en nu kunt vinden, 
in ieder blad. Als je op zoek bent naar een bepaald beeld, een Krishna, een 
Rama, dan zul je hem niet vinden. Ook zij zijn bladeren – mooiere blade-
ren natuurlijk, levendiger en groener, omdat ze god tot werkelijkheid 
gemaakt hebben, omdat ze beseft hebben dat hij overal is.

Als Jezus zegt: ‘Het koninkrijk gods is als mosterdzaad’, dan zegt hij 
miljoenen dingen tegelijk. Dat is de schoonheid van een parabel; je zegt 
bijna niets, je zegt niet veel bijzonders, en toch zeg je veel. Als het zaad 
sterft, is het universum ontstaan; als het zaad sterft is de boom ontstaan. 



23

Dat is het koninkrijk van god; hier is het koninkrijk des hemels. En als je 
het ergens anders zoekt, zoek je tevergeefs. Als je het koninkrijk van god 
wilt onderzoeken, moet je ook als een zaadje worden en sterven; dan is er 
plotseling een boom – jij bent er niet meer, het goddelijke is er. Jij zult het 
goddelijke nooit ontmoeten. Zolang jij er bent, is het goddelijke er niet, 
omdat het zaad er is. Als je verdwijnt, is het goddelijke er; er vindt dus 
eigenlijk geen ontmoeting plaats.

Als jij er niet bent, is het goddelijke er; als je handen leeg zijn, is het 
goddelijke er. Als jij er niet meer bent, dan is het goddelijke er. Opnieuw 
een paradox: het zaad bevat de boom, maar het zaad kan de boom ook 
doden. Als het zaad te egoistisch wordt, als het zaad denkt: ‘Ik ben genoeg’, 
en als het zaad bang wordt voor de dood, dan wordt het eigen omhulsel tot 
gevangenis; de bolster die de boom juist beschermde totdat hij in goede 
aarde zou vallen, wordt tot gevangenis – en dan sterft de boom in het zaad.

Jullie zijn als zaden die tot een gevangenis zijn geworden. Een Boeddha 
is een zaad, een Jezus is een zaad dat geen gevangenis is: het zaad, de 
bolster is vergaan, en nu is de boom uitgelopen.

Hij zei tot hen: ‘Het is als mosterdzaad – 
kleiner dan alle andere zaden, 
maar als het in bewerkte aarde valt, 
ontstaat er een grote boom, 
die een schuilplaats wordt voor alle vogelen des hemels.’

‘…maar als het in bewerkte aarde valt…’ Er is goede aarde nodig. Het is 
niet voldoende dat het zaad alleen maar sterft, want je kunt sterven op een 
steen en dan ontstaat er geen boom, je gaat gewoon dood. Je moet geschik-
te grond vinden, goede aarde – en dat is het belang van discipelschap. Het 
is een training. Discipelschap is een training, een leerproces om tot bewerk-
te, goede aarde te worden. Het zaad is er, maar de goede aarde moet wor-
den gevonden. De boom zit binnen in je; de meester kan je alleen de goede 
aarde schenken. Hij kan je bewerken, hij kan het onkruid wieden, hij kan 
de aarde waardig maken om te ontvangen. Hij kan de aarde door bemes-
ting vruchtbaar maken – hij is een tuinman.

Je hebt alles in je, maar toch heb je een tuinman nodig; anders zul je het 
zaad zomaar ergens neergooien. Dan kan het op een asfaltweg vallen en 
daar sterven, of het valt op een pad en de mensen lopen eroverheen en het 
sterft. Als je sterft, is er iemand nodig om je te beschermen. Kijk, als er 
een kind wordt geboren, heb je een vroedvrouw nodig. Niemand zegt dat 
je wel buiten een vroedvrouw kunt. Er is een vroedvrouw nodig, omdat het 
een heel kwetsbaar moment is. Maar het moment waarop de waarheid 
wordt geboren is belangrijker, het moment waarop het goddelijke in je 



24

geboren wordt is belangrijker – belangrijker dan welke geboorte ook. 
De meester is niets anders dan een vroedvrouw. Want zonder meester 

kunnen er allerlei dingen gebeuren: een miskraam bijvoorbeeld en het kind 
zal voor de geboorte sterven. Er is een meester nodig om je te beschermen, 
want de nieuwe loot is heel teer en hulpeloos – er kan van alles mee 
gebeuren. Het is heel gevaarlijk. Maar als je vertrouwen hebt – en vertrou-
wen is nodig, er bestaat geen andere weg, want als je twijfelt, zul je ver-
schrompelen en dan zal het zaad nooit sterven – maar als je vertrouwen 
hebt, zal het zaad sterven. Het zaad kan de boom niet kennen, dat is het 
probleem. Het zaad wil zekerheid: ‘Als ik sterf, word ik een boom.’ Maar 
hoe kun je het zaad zekerheid geven?

Dat is het absurde van geloof. Geloof is ook absurd. Je wilt de zeker-
heid: ‘Ik kan sannyasin worden, ik kan overal afstand van doen, ik ben 
bereid te sterven, maar welke garantie heb ik dat als het zaad er niet meer 
is, er een boom zal zijn?’ Wie kan je dat garanderen en hoe kan je die 
garantie worden gegeven? En zelfs als de garantie gegeven wordt, zal het 
zaad waaraan ze is gegeven er niet meer zijn. En welke garantie kan het 
zaad geven dat de boom er zal zijn, als het er zelf niet meer is? Er is geen 
garantie mogelijk.

Daarom is geloof absurd. Geloven in wat ongelooflijk is betekent wer-
kelijk geloven – geloven in wat niet te geloven is. Je kunt het onmogelijk 
geloven en toch geloof je het. Het zaad sterft in diep vertrouwen en de 
boom wordt geboren. Maar er is ‘bewerkte aarde’ nodig, er is goede grond 
nodig. De zin van het discipelschap is louter dat je tot bewerkte grond 
wordt.

‘…ontstaat er een grote boom, die een schuilplaats wordt voor alle 
vogelen des hemels.’ En als je boom dan werkelijk gegroeid is, als hij tot 
een ‘Boeddha-boom’ geworden is, dan komen er miljoenen zoekende 
vogels naar toe en vinden er een schuilplaats. Vele ‘vogelen des hemels’ 
vinden een schuilplaats bij Jezus; vele vogelen des hemels vinden een 
schuilplaats bij Boeddha. Die boom – de ‘Boeddha-boom’, de ‘Jezus-
boom’ – wordt een schuilplaats voor mensen die op zoek zijn naar het 
allerdiepste; daar kunnen ze de hartslag van het onbekende horen. Daar 
kunnen ze vertrouwen hebben, daar kunnen ze met het onbekende tot een 
verstandhouding komen, en vandaar kunnen ze de sprong wagen.

‘Het koninkrijk des hemels is als mosterdzaad…’ Jij bent het koninkrijk 
des hemels, jij bent als mosterdzaad. Wees bereid te sterven, bereid je voor 
op je dood! Natuurlijk zul je beven van angst, zul je ongerust zijn. Het 
wordt een moeilijke sprong. Keer op keer zul je terugkeren, keer op keer 
zul je tot de uiterste rand gaan en je omdraaien en vluchten, want je staat 
voor een afgrond. Het zaad kan alleen de afgrond kennen, niet de boom. 
Het zaad kan op geen enkele manier getuige zijn van het uitlopen van de 



25

boom – op geen enkele manier. Het zaad moet sterven en vertrouwen op 
het onbekende – dan zal het gebeuren.
Als je bereid bent te sterven, gebeurt het. Zaai het zaad in de aarde, en als 
de boom er is, spit dan de aarde weer om en kijk waar het zaad gebleven is. 
Het is verdwenen, het is er niet. Ga eens in een Boeddha spitten, in een Jezus 
– je zult de man niet vinden, je zult het zaad niet vinden. En dat betekent 
Jezus als de zoon van god, niet langer de zoon van Jozef de timmerman. Het 
zaad was afkomstig van de timmerman Jozef en Maria, maar nu is het zaad 
verdwenen, de bolster is verdwenen. Deze boom is niet voortgekomen uit 
het zichtbare, maar uit het onzichtbare.

Kijk naar Jezus: het zaad is er niet meer, alleen het goddelijke is er. 
Wees bereid te sterven, zodat je opnieuw geboren kunt worden. Laat je 
denken los, je lichaam, je ego, je identiteit. Plotseling zul je merken dat er 
iets nieuws in je groeit. Je bent een baarmoeder geworden, je bent zwan-
ger. En geestelijk zwanger zijn is het hoogtepunt van de schepping, want 
daarmee schep je jezelf. Het is ongeëvenaard. Je kunt een prachtig schilde-
rij of een prachtig beeldbouwwerk maken, maar niets is te vergelijken met 
het scheppen van jezelf, als je zelf je eigen creatie bent.

‘Maar als het in bewerkte aarde valt…’ Wees bereid te sterven! Maar 
voor je klaar bent om de sprong te wagen, moet je tot ‘bewerkte aarde’ 
worden – word discipel, word leerling, word nederig; word alsof je niet 
bent. Binnenkort zul je werkelijk niet zijn – maar maak je gereed, gedraag 
je alsof je niet bent. Dan: ‘…ontstaat er een grote boom, die een schuil-
plaats wordt voor alle vogelen des hemels’. 

Zo is het altijd gebeurd. Jullie zijn hier bij mij; mijn zaad is dood – 
daarom zijn jullie hier. Jullie zijn niet hier vanwege jezelf, het is vanwege 
mij dat jullie hier zijn. Maar het is ook niet juist te zeggen ‘vanwege mij’ 
omdat er geen ‘mij’ is; het zaad is verdwenen en nu is er alleen nog een 
boom. En als jullie door mij een glimp opvangen van je eigen mogelijk-
heid, dan is het werk gedaan.

‘Het koninkrijk des hemels is als mosterdzaad…’ Jullie zijn het zaad, 
jullie zijn de mogelijkheid van dat koninkrijk. Wees bereid te sterven, want 
dat is de enige manier om te worden herboren.

Genoeg voor vandaag.





27

2	 De paradox van Jezus

De tweede uitspraak

Jezus zei:
‘De mensen denken misschien dat ik gekomen ben
om vrede te brengen op de wereld,
maar ze weten niet dat ik gekomen ben
om verdeeldheid te zaaien op aarde – 
vuur, zwaard en oorlog.
Want er zullen er vijf zijn in een huis:

drie zullen zich tegen twee keren
en twee tegen drie;
de vader tegen de zoon
en de zoon tegen de vader;
en ze zullen als eenlingen zijn.’
Jezus zei: ‘Ik zal je geven 

wat het oog niet heeft gezien
en wat het oor niet heeft gehoord
en wat de hand niet heeft beroerd
en wat in geen mensenhart is opgekomen.’



28

D e uitspraken van Jezus zijn heel paradoxaal, maar dat zijn ze 
opzettelijk. Om de bedoeling ervan te vatten moet je veel dingen 
begrijpen. Allereerst, er is vrede mogelijk als iedereen op sterven 

na dood is. Dan is er geen oorlog, geen conflict, maar ook geen leven. Dan 
heerst er de stilte van het kerkhof. Maar die heeft geen waarde, dan is zelfs 
oorlog nog beter, want dan ben je ten minste springlevend.

Een ander soort vrede – een heel andere dimensie van vrede – bestaat als 
je springlevend bent, maar tegelijk gecenterd in je wezen; als zelfkennis 
een feit is, als je verlicht bent, als de vlam ontstoken is en je niet langer in 
het duister verkeert. Dan is er meer leven, meer stilte, maar de stilte behoort 
tot het leven en niet tot de dood. Het is niet de stilte van het kerkhof.

Dat is de paradox die je moet begrijpen: oorlog is slecht, haat is slecht; 
zij zijn het kwaad van deze aarde en ze moeten verdwijnen. Ziekte is slecht, 
gezondheid is goed; de ziekte moet verdwijnen, maar je moet wel in 
gedachten houden dat een dode nooit ziek wordt. Een dood lichaam kan 
vergaan, maar het kan niet ziek zijn. Dus als je het niet goed begrijpt, schep 
je met al je inspanningen een dode wereld. Een wereld zonder ziekte, zon-
der oorlog, zonder haat – maar ook zonder leven.

Jezus hield niet van dat soort vrede. Dat soort vrede is nutteloos; dan is 
deze wereld, met z’n oorlogen, nog beter. Maar veel mensen hebben ernaar 
gestreefd en hun houding is louter negatief. Ze denken: ‘Als er geen oorlog 
meer is, komt alles goed.’ Zo gemakkelijk is het niet. En dit is niet alleen de 
opvatting van gewone mensen – zelfs grote filosofen, zoals Bertrand 
Russell, denken dat als er geen oorlog meer is alles goed zal komen. Dat is 
negatief, want de oorlog vormt niet het probleem, de mens vormt het pro-
bleem. En de oorlog heerst niet buiten ons, hij heerst binnen in ons. Als je 
de oorlog binnen in je niet uitgevochten hebt, ga je hem in de buitenwereld 
uitvechten. Als je de oorlog binnen in je uitgevochten hebt en je hebt 
gewonnen, dan zal de oorlog in de buitenwereld ophouden. Dat is de enige 
manier.

In India noemen we Mahavir ‘de overwinnaar’, de ‘grote overwinnaar’, 
de jinna. Het woord jinna betekent overwinnaar. Maar hij heeft nooit met 
iemand gevochten, wie heeft hij dan overwonnen? Hij geloofde niet in 
geweld, hij geloofde niet in oorlog, hij geloofde niet in vechten. Waarom 
noem je deze man Mahavir, de grote overwinnaar? Het is niet zijn oor-
spronkelijke naam; zijn oorspronkelijk naam was Vardhaman. Wat is er 
gebeurd? Wat voor verschijnsel heeft er plaatsgehad? Deze man heeft zich-
zelf overwonnen en zodra je jezelf overwint, staak je onmiddellijk je 
gevecht met anderen – omdat de strijd met anderen alleen maar een trucje 
is om de innerlijke strijd te vermijden. Als je je niet op je gemak voelt met 
jezelf zijn er maar twee mogelijkheden: óf je verdraagt dat ongemak, óf je 
projecteert het op iemand anders. Als je innerlijk gespannen bent, wil je 



436

wordt heel groot. Het zaad is bijna onzichtbaar – en de boom? De boom zal 
een geweldige schuilplaats worden. Miljoenen hemelse vogels zullen in die 
boom beschutting vinden.

De waarheid redt jou niet alleen, ze redt door jou ook anderen. De waar-
heid wordt niet alleen jouw bevrijding, ze wordt ook een deur tot de vrij-
heid voor vele anderen. Als jij een licht wordt, is het niet alleen jouw leven 
dat oplicht – als jij een licht wordt, word je ook een licht voor miljoenen 
anderen. Velen kunnen door jou op weg gaan en hun doel bereiken. Als jij 
een licht wordt, word je een vertegenwoordiger, je wordt een christus.

Ik wil niet dat jullie christenen worden – dat is zinloos, dat is een leugen. 
Ik zou willen dat jullie een christus worden. En dat kan, omdat je hetzelfde 
zaad in je draagt.

Genoeg voor vandaag.



437

Over Osho 

Osho’s woorden vallen niet in één enkele 
categorie in te passen, hij beschrijft alles: van 
persoonlijke zoektocht naar waarheid, tot de 
meest urgente sociale en politieke vraagstukken 
van deze tijd. Zijn boeken zijn niet geschreven, 
maar overgezet van geluids- en beeldopnamen 
van de tijdloze lezingen die hij aan een 
internationaal gehoor gaf in een tijdsbestek 
van meer dan 30 jaar. De Sunday Times in 
Londen heeft hem omschreven als ‘een van de 
1000 mensen die de twintigste eeuw hebben 
vormgegeven’, terwijl de Amerikaanse auteur 
Tom Robbins hem ‘de gevaarlijkste man sinds 

Jezus Christus’ heeft genoemd. De Sunday Mid-Day (India) heeft Osho 
uitgeroepen tot een van de tien mensen die, naast Gandhi, Nehru en Boeddha, 
de toekomst van India hebben veranderd.
Zelf zei Osho over zijn werk, dat hij meehelpt de omstandigheden voor 
te bereiden voor de geboorte van een nieuwe mens. Vaak heeft hij deze 
nieuwe mens omschreven als een ‘Zorba de Boeddha’, die in staat is zowel 
van aardse geneugten te genieten zoals Zorba de Griek, als van de serene 
stilte van Gautama de Boeddha. 
De rode draad door Osho’s werk is een visie die zowel de tijdloze wijsheid 
van het Oosten omvat, als de hoogste vlucht van westerse wetenschap en 
technologie. Ook is Osho bekend om zijn revolutionaire bijdrage aan de 
wetenschap van innerlijke transformatie, met een visie op meditatie die past 
bij het hoge tempo van het hedendaagse leven. Zijn unieke ‘Actieve Osho 
Meditaties’ zijn zo ontworpen, dat eerst de opgehoopte stress van lichaam 
en mind worden opgeruimd, waarna het eenvoudiger wordt de ontspannen 
en gedachtevrije toestand van meditatie te ervaren. 

Zie ook:
Meditatie – de eerste en de laatste vrijheid
Autobiography of a Spiritually Incorrect Mystic
Glimpses of a Golden Childhood 



438

Het Osho International Meditation Resort

Locatie: Gelegen op ongeveer 180 km zuidoost van Mumbai, in de levendige 
moderne stad Pune in India, is het OSHO International Meditation Resort 
een bestemming voor een wat andere vakantie. Het Meditation Resort 
beslaat meer dan 16 hectare weelderig aangelegde tuinen in een villawijk 
vol majestueuze bomen. 
Uniek: Ieder jaar ontvangt het Resort duizenden bezoekers uit meer dan 
honderd landen ter wereld. De unieke campus biedt de gelegenheid om een 
directe persoonlijke ervaring te krijgen van een nieuwe manier van leven – 
meer ontspannen en met een grotere oplettendheid, creativiteit en plezier, 
waarvoor er, de klok rond en het hele jaar door, een grote verscheidenheid 
aan programma’s beschikbaar zijn. Gewoon niets doen en ontspannen is 
daar een van! Alle programma’s gaan uit van de Osho visie op een “Zorba 
de Boeddha” – een kwalitatief nieuwe mens die zowel in staat is creatief aan 
het dagelijkse leven deel te nemen, als te ontspannen in stilte en meditatie. 
Meditaties: Dagelijks is een uitgebreid meditatieprogramma beschikbaar 
met mogelijkheden voor iedere individuele smaak en karakter, inclusief 
zowel actieve als passieve technieken, traditioneel of revolutionair, en 
vooral de OSHO Actieve Meditaties TM. De meditaties worden gehouden in 
wat wel de grootste meditatiehal ter wereld kan zijn, het Osho Auditorium.
Multiversity: Individuele sessies, cursussen en workshops bieden 
praktisch het hele scala van artistieke kunsten, via holistische geneeskunde, 
persoonlijke transformatie, relaties en stervensbegeleiding, via persoonlijke 
transformatie en “werk-als-meditatie” en/of occulte wetenschappen, tot 
de zenaanpak van sport en recreatie. Het geheim van het succes van de 
Multiversity ligt daarin, dat alle programma’s worden gecombineerd met 
meditaties, waardoor er een gevoel voor ontstaat dat we als mens veel meer 
zijn dan de som van de delen. 
Basho Spa: Het luxueuze Basho Spa biedt een ontspannen sfeer met een 
openlucht zwembad omzoomt door bomen en tropische planten en struiken. 
De prachtige ruime jacuzzi, de sauna’s, de gymzaal en de tennisvelden 
liggen alle in een overweldigende tuinarchitectuur.
Cuisine: In een verscheidenheid aan eetgelegenheden wordt een keuze 
aangeboden tussen overheerlijk eten uit de westerse of oosterse of Indiase 
vegetarische keuken, waarbij verreweg de meeste ingrediënten speciaal voor 
het Meditation Resort biologisch verbouwd worden. Brood en gebak komen 
uit de eigen bakkerij van het Resort.
Nachtleven: ‘s Avonds zijn er verschillende programma’s, waarbij dansen 
wel het meest populaire is. Maar ook vollemaansmeditatie, meditaties onder 
de sterrenhemel, shows, muziekvoorstellingen en meditatietechnieken voor 



439

in het dagelijks leven. Of gewoon oude en nieuwe vrienden ontmoeten bij 
het Plaza Café, of te genieten van een wandeling over de paden van deze 
sprookjesachtige plek.
Voorzieningen: Alle dagelijkse benodigdheden zijn te verkrijgen in de 
Galeria, terwijl de Multimedia Galery een grote keuze aan Osho media 
artikelen biedt. Er is ook een bank, een reisbureau en een internetcafé. En 
voor wie eens lekker uit shoppen wil, biedt Pune alle mogelijkheid, van 
traditionele Indiase artikelen tot merkenwinkels van alle grote modenamen.
Accommodatie: Men kan ervoor kiezen om een stijlvolle kamer te nemen 
in het eigen vijfsterren Osho Guesthouse, of voor een langer verblijf een 
keuze maken uit de verschillende living-in programma’s. Daarnaast is er een 
ruime keus aan hotels en (service)appartementen in de directe omgeving.

Voor verdere informatie, ga naar www.osho.com/meditationresort

 



440

Meer boeken...

Compassie – laat je liefde bloeien
We weten wat passie is; het is daarom niet erg 
moeilijk te begrijpen wat compassie kan zijn. Passie 
is lust, compassie is liefde. Passie is verlangen, 
compassie is zonder verlang, compassie is delen…
‘Compassie is zonder motief – het heeft helemaal 
geen motief. Het is gewoon zo dat je geeft, omdat 
je het hebt, en niet omdat de ander het nodig heeft.
Omdat je zoveel hebt, blijf je overstromen.’

Vreugde – het geluk dat van binnenuit komt
Vanuit een radicaal andere invalshoek onderzoekt 
Osho in dit boek, de ware natuur van vreugde. 
Hierbij laat hij ons, met een kunstzinnige mix 
van medegevoel en humor, zien dat vreugde de 
essentie van het leven is, en dat zelfs verdriet zijn 
grondslagen in vreugde heeft. Op deze manier 
moedigt hij ons aan vreugde te aanvaarden, door 
dankbaar te zijn voor de uitdagingen van het leven, 
in plaats van voorwaarden en eisen te stellen aan 
geluk. Door vreugde te omarmen brengt men het 
leven dichter bij een echte vredige balans.

Vrijheid – de moed jezelf te zijn
‘Vrijheid betekent het vermogen om ja te zeggen wanneer ja nodig is, nee 
te zeggen wanneer nee nodig is, en soms te zwijgen wanneer niets nodig 
is – stil zijn, niets zeggen. Wanneer al deze ten dienste staande dimensies 
beschikbaar zijn, is er vrijheid.’
Vrijheid is een belangrijk en emotioneel thema, en niet alleen van 
onze tijd: als een rode draad loopt het streven naar vrijheid door 
de hele menselijke geschiedenis. Vele filosofen en grote denkers 
hebben daarover gesproken, en hebben soms een aanpak gevonden 
die het individu in staat stelt persoonlijke vrijheid te beleven.  
Wat is hun geheim, wat is hun recept? Kan het individu die vrijheid inderdaad 
bereiken? Ja, zegt Osho, die is te bereiken, en dan gaat hij verder met: ‘Door 



441

verantwoording te nemen, wordt men vrij. De verantwoording aan een ander 
over te laten, betekent gevangen te zijn.’ Klinkt zo eenvoudig, maar waarom 
is het dan zo...?

Het boek der geheimen
112 meditaties om het innerlijke mysterie te 
ontdekken
Het Boek der Geheimen is een volledige en 
praktische gids voor zelfverwerkelijking en is 
gebaseerd op de verzamelde wetenschap van 
vijfduizend jaar existentiële studie en research. 
Maar dit boek bevat niet een reeks antwoorden. 
Het is een set sleutels. Osho geeft aan het begin de 
verzekering dat die sleutelset compleet is, dat er 
voor elke deur de passende sleutel bij is. De sleutel 
voor de eigen deur is erbij. Het enige dat je hoeft te 

doen, is de sleutels proberen totdat je er een vindt die past. Open daarmee de 
deur en ontdek wat erbinnen te vinden is.
Waar het bij de technieken die dit boek beschrijft om gaat, is normale 
alledaagse situaties te gebruiken als een meditatieve ervaring. Technieken 
waarbij oplettendheid en waakzaamheid worden ingezet als gereedschap om 
innerlijke transformatie te bereiken; technieken om in de turbulente wereld 
je centrum te bewaren. 

Bijbehorende tantrische meditaties op cd 
- Absorb the Senses in Your Heart
- Be Aware Who is Sensing 
- Focus on the Third Eye 

- Intone a Sound
- Stop-Dance

Tantra, spiritualiteit en seks 	                             
Tantra zegt alleen dat seks een bron van 
gelukzaligheid kan zijn. En als je eenmaal 
dat geluksgevoel kent kun je verder gaan, 
want nu sta je geworteld in je ervaring. Het is 
niet de bedoeling dat je voor altijd met seks 
bezig blijft, maar je kunt het gebruiken als 
springplank. Dat is wat tantra bedoelt, gebruik 
seks als springplank. En als je eenmaal de 
extase van seks hebt ervaren, begrijp je ook wat 
de mystici bedoelen met een groter orgasme, 
een “kosmisch orgasme”. 



442

Tantra – het allerhoogste inzicht 
lezingen over Tilopa’s Lied van Mahamudra uit de tantra van het Tibetaans 
boeddhisme
Al bijna 40 jaar de absolute top-seller: deze klassieker over de tantra van het 
Tibetaans boeddhisme. Een must voor iedereen die haar/zijn evenwicht wil 
creëren in de turbulentie van onze moderne westerse wereld.
Wat maakt dit commentaar op het klassieke Lied van Mahamudra zo 
fascinerend? Ten eerste de opvallende Tibetaans Boeddhistische praktijk 
van tantra: acceptatie van ‘wat is’. En dan Osho’s unieke gave, deze haast 
abstracte duizend jaar oude leer te vertalen naar de herkenbare werkelijkheid 
van ons hedendaagse leven.
Bijbehorende meditatie op cd: Osho Mahamudra Meditation
a meeting between you and the cosmos
Deze nieuwe Osho meditatie maakt het mogelijk kennis te maken met het 
‘niets’ – daar waar geen ‘ik’ is. Latihan is de eerste stap naar Mahamudra, 
het is het lichaam toe te staan te vibreren, toe te staan puur energie te worden, 
immaterieel, het lichaam toe te staan te smelten en alle grenzen op te lossen. 

Vrij Zijn in het hier & nu            	            		
 
Vrij zijn is het doel, meditatie het middel, 
- waar te beginnen, en wat is meditatie eigenlijk?
In dit boek beschrijft Osho wat meditatie nu 
eigenlijk inhoudt en dat is volgens hem niet 
het serieuze en sombere, maar juist het speelse 
ontspannen en feestelijke leven. Verder maakt hij 
inzichtelijk hoe we om kunnen gaan met de stroom 
gedachten die ons dagelijks bombarderen en waar 
geen einde aan lijkt te komen. 
Ook wordt er in het boek ingegaan op vragen van 

mediterenden over waar zij tegenaan lopen tijdens hun meditatie. Osho’s 
betoog wordt doorspekt met veel verrassend actueel aandoende anekdotes 
en tijdloze verhalen om zijn visie te verduidelijken. Op het einde worden 
verschillende meditatiemethoden beschreven.
De bijgevoegde cd bevat een geleide meditatie: Praten met je Lichaam, 
zodat de lezer ook zelf praktisch aan de slag kan gaan.



443

Meditatie – de eerste en de laatste vrijheid 
het Osho meditatie handboek
Waarom heet meditatie hier: de eerste en de laatste vrijheid?
Omdat vrij te zijn van de mind, de enige en ultieme vrijheid is. Wat is vaak 
het geheim achter opgewekte evenwichtigheid en een algemeen gevoel 
van welbehagen? Meditatie! Want zo voelt men zich als het hoofd een 
moment leeg is, als de voortdurende stroom van gedachten een moment tot 
stilstand komt. En meditatie kan de stroom dopaminen die dat geluksgevoel 
veroorzaken verhogen zonder de extra calorieën van bijvoorbeeld chocola. 
Osho meditatietechnieken met begeleidende muziek op cd:
Osho Kundalini meditatie 
bevat videoclip met instructies
Door middel van schudden en trillen worden blokkades opgeheven, waarna 
de energie weer vrij kan doorstromen en het opstijgen van de koendalini 
door het vrije ruggenmergkanaal ervaren kan worden. Meest populaire van 
de actieve Osho meditaties.
En nog meer Osho meditaties:
Chakra Sounds, Chakra Breathing, Dynamic, Gourishankar, Heart 
Meditation, Mandala, Mahamudra, Nadabrahma, No-Dimensions, 
Nadabrahma, Nataraj, en Whirling. 

Emoties – vrij van angst, woede en jaloezie          
Juist in moeilijke situaties is het belangrijk dat men 
zich niet door zijn emoties laat overweldigen.
Osho’s inzicht in de emotionele natuur van mensen 
reikt veel verder dan die van de conventionele 
psychologie. In dit boek maakt hij de lezer 
vertrouwd met de mogelijkheid iedere situatie met 
rust en bezinning tegemoet te treden.
Nee, dit is geen hoe-moet-ik-doen/zijn-boek. Het 
is een lamp die je, ongeacht wie je bent, kunt 
gebruiken om licht te brengen in de verborgen 
hoekjes van de eigen unieke individualiteit.



444

Het Boek van Zijn
Deze volledig bewerkte versie van een klassiek Osho boek over het thema 
‘zijn’, biedt een complete routeplanner naar het hier-en-nu.
De unieke wijsheid van zen biedt ons in Het Boek van Zijn inzicht in hoe we 
met onze relaties omgaan. Want juist in liefde razen de emoties zo vaak van 
het bovenste uiterste naar een ongenuanceerde negativiteit, en is het oh zo 
moeilijk in het gulden midden te blijven. Met het inzicht van zen blijven de 
meer duistere kanten daar waar zij horen: op een afstand en buiten de deur 
van onze dagelijkse beslissingen.
Door antwoord te geven op levensvragen zoals ‘wat is liefde,’ ‘hoe kan ik 
gelukkig worden,’ en ook ‘wat is bewustzijn,’ gaat Osho uitvoerig in op 
problemen die het zo moeilijk maken ‘gewoon hier te zijn.’ Maar zijn visie 
reikt nog voorbij de horizon van deze regelmatig terugkerende wezenlijke 
vragen, en geeft een dieper inzicht in het leven met onszelf en onze relaties: 
dat we onszelf kunnen vertrouwen en levendige relaties kunnen aangaan, en 
zo ons uiteindelijke potentieel kunnen leven.

Leven Liefde Lachen – het kleine abc van 
levenslust ‘De dag dat de mens vergeet te lachen, 
de dag dat de mens vergeet speels te zijn, de dag 
dat de mens vergeet te dansen, is hij geen mens 
meer; hij is naar een niet-menselijk niveau gevallen. 
Speelsheid maakt hem licht, liefde maakt hem 
licht, lachen geeft hem vleugels. Door met vreugde 
te dansen, kan hij de verste sterren aanraken, kan 
hij de diepste geheimen van het leven leren 
kennen.’
- Leven: ‘Mijn boodschap is heel eenvoudig: 

leef het leven zo gevaarlijk mogelijk. Leef het leven totaal, intensief, 
hartstochtelijk, want buiten het leven ís er niets anders goddelijk.’
- Liefde: ‘Liefde kan hier-en-nu het paradijs creëren. Heb meer lief, heb 
zo veel lief, dat je uiteindelijk zelf een bron van liefde wordt – en verder 
helemaal niets.’
- Lachen: ‘Lachen brengt je weer in je eigen energie. Iedere pees van je 
wezen wordt levend, en iedere cel van je wezen begint te dansen.’



445

De laatste illusie – een andere kijk op leven en sterven
Een verzameling teksten en korte meditaties met een andere kijk op de 
thema’s dood en sterven: 
* De enige zekerheid in het leven is de dood
* De mythe van onze sterfelijkheid
* Klamp je niet vast
* Het Tibetaanse Dodenboek
* De werkelijkheid die niet sterft
* Het recht om te sterven
* Leer van het leven te houden nu het nog kan
‘Als je je droefheid kunt veranderen in viering, zul je ook in staat zijn je dood 
te veranderen in opstanding. Leer dat, terwijl er nog tijd voor is. Laat de 
dood niet komen, voordat je de geheime alchemie hebt geleerd hoe onedele 
metalen te veranderen in edele metalen. Als je feestvierend kunt gaan, kan 
de dood je niet doden. Integendeel, jij hebt de dood omgebracht. Begin er 
maar mee, probeer het maar. Er valt niets te verliezen.’

Als de schoen past – de essentie van tao 	    
Tswang Tse is een van de zeldzaamste bloemen, 
nog zeldzamer dan Boeddha of Jezus.
Want bij Boeddha en Jezus ligt de nadruk op 
inspanning, en bij Tswang Tse ligt de nadruk op 
ontspanning.
De essentie van tao is: ‘wat ontspannen gaat, is 
goed.’ Deze handleiding neemt je mee te ontdekken 
wat hier precies mee bedoeld wordt, en hoe je deze 
levenswijsheid in je leven verwerkelijken kan. De 
titel van het boek komt uit het eerste verhaal, waar 
Tswang Tse zegt:

‘Zo voel je, als de schoen past, je voet niet;
als de riem past, je buik niet.
En als het hart op de goede plaats zit,
denk je niet aan voor of tegen.’



446

Kleine boekjes over relateren		               
– Allereerst Zijn & dan Verliefd Samenzijn
– Het Kleine abc van Liefde
& opvoeding
– Kinderen en ouders

Osho Zen Tarot 			                 
het transcendentale zenspel
Tarot wordt van oudsher gebruikt om ons verlangen 
te bevredigen naar begrip van het verleden, of om 
de toekomst te voorspellen. Het Osho Zen Tarot 
richt zich erop een inzicht te geven in het hier-en-
nu. Het is gebaseerd op de wijsheid van zen.
De kaarten zijn afbeeldingen van prachtige 
hedendaagse schilderijen van Deva Padma, 
makkelijk te begrijpen en mee in contact te 
komen. De bijgesloten uitvoerige handleiding 

geeft vingerwijzingen naar waar het allemaal om draait. Teksten uit Osho’s 
lezingen over zen voegen zijn meesterlijk inzicht toe aan het Hier en Nu.

‘Creativiteit is de kwaliteit die je in je bezigheden stopt. Ze is een 
levensopvatting, een innerlijke benadering – hoe je de dingen bekijkt... Niet 
iedereen kan een schilder zijn, en dat hoeft ook niet. Als iedereen schilder 
was zou het er lelijk uitzien in de wereld; in zo’n wereld kun je bijna niet 
leven. En niet iedereen kan een danser zijn, en dat hoeft ook niet. Maar 
iedereen kan creatief zijn.
Wat je ook doet, als je het met vreugde doet, als je het met liefde doet, als 
je doen niet uitsluitend gebaseerd is op winstbejag, dan is het creatief. Als 
er binnen in je iets uit groeit, als het jou laat groeien is het spiritueel, dan is 
het creatief.
Houd van wat je doet. Wees meditatief terwijl je het doet – wat het ook is!’



447

Zen Tarot handboek
Een leesboek ter verdieping van het gebruik van het Osho Zen Tarot, door 
uitgebreide teksten bij alle 79 kaarten. 
Het biedt een uitgebreide introductie tot de hier-en-nu aanpak van zen. 
Deze aanpak voedt het inzicht dat het goed is bewust de uitdagingen van het 
dagelijks leven tegemoet te treden. En zo kan dan het inzicht ontstaan dat 
de toekomst een uitvloeisel is van ideeën, gebeurtenissen en houdingen nu.
Het accent ligt bij Osho niet op de systematiek van de tarot of de voorspellende 
waarde, maar meer op de verdieping van een situatie in het dagelijks leven, 
zoals bijvoorbeeld: alleen-zijn, creativiteit en speelsheid.
Je hoeft niets te begrijpen van tarot en leggingen om van het Osho Zen Tarot 
en van dit boek te kunnen genieten. Het zijn ware cadeautjes, voor een ander 
of... voor jezelf.
Het boek bevat een kruistabel met verwijzingen naar de Rider-Waite en de 
Crowley tarot



Een catalogus van boeken van Osho, en van meditatiemuziek is verkrijgbaar 
bij: 

Osho Publikaties
Churchillstraat 11

7091 XL Dinxperlo
tel. +31 (0)315-654 737

www.osho.nl
www.zentarot.nl

Neem voor verdere informatie over Osho contact op met het
Osho International Meditation Resort

17, Koregaon Park
Pune 411 001 (MS)

India

www.osho.com
is een uitgebreide meertalige website waarop o.a. een magazine te vinden 
is, Osho boeken, Osho TALKS in audio en video formats, het Osho Library 
tekstarchief in het Engels en het Hindi, en uitvoerige informatie over Osho 
meditaties. Daarnaast het programma van de Osho Multiversity en verdere 
informatie over het Osho International Meditation Resort.
Verdere websites:

http://OSHO.com/allaboutosho 
http://OSHO.com/resort 

http://OSHO.com/magazine 
http://OSHO.com/shop 

http://www.youtube.com/OSHO 
http://www.oshobytes.blogspot.com 
http://www.Twitter.com/OSHOtimes 

http://www.facebook.com/pages/OSHO.International 
http://www.flickr.com/photos/oshointernational 

voor Osho International Foundation:
www.osho.com/oshointernational, 

oshointernational@oshointernational.com




