
Muzikale poëtica
in de vorm van zes lessen

Igor Stravinsky

Vertaald door Pien Braat

Met voorwoorden van 
Darius Milhaud en 

George Seferis



Oorspronkelijke titel: Poétique Musicale – Sous forme de six le-
çons, Par Igor Strawinsky: Cambridge, Massachussetts, Har-
vard University Press, 1942 / Poetics of Music – In the Form of
Six Lessons, Harvard University Press, 1947, 1970 

© copyright 1942, 1947, 1970 by The President and Fellows of
Harvard College
Published by arrangement with Lennart Sane Agency AB.

© Nederlandse vertaling 2012, Uitgeverij Nieuwezijds 

Uitgegeven door: Uitgeverij Nieuwezijds, Amsterdam
Redactionele adviezen: Wouter Steffelaar
Vertaling: Pien Braat
Zetwerk: CeevanWee, Amsterdam
Omslagontwerp: Marjo Starink, Amsterdam
Foto omslag: George Grantham Bain Collection, Library of
Congress
Afbeelding p. 18: Tekening van Igor Stravinsky door Pablo Pi-
casso (1920) 

isbn 978 90 5712 332 0
nur 660

Bij de productie van dit boek is gebruikgemaakt van papier dat
het keurmerk van de Forest Stewardship Council (FSC) mag
dragen. Bij dit papier is het zeker dat de productie niet tot bos-
vernietiging heeft geleid.

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of open-
baar gemaakt door middel van druk, fotokopie, microfilm, ge-
luidsband, elektronisch of op welke andere wijze ook en even-
min in een retrieval system worden opgeslagen zonder
voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgever.



Bij de Nederlandse vertaling

In september 1939 bekleedde Igor Stravinsky de Charles
Eliot Norton leerstoel voor poëtica aan Harvard Universi-
ty en gaf daar, in het Frans, een cursus van zes lessen over
muzikale poëtica. Deze lessen, mede geïnspireerd op het
gedachtegoed van Pierre Souvtchinsky en in het Frans ge-
schreven met medewerking van dichter en filosoof Paul
Valéry en componist en criticus Alexis Roland-Manuel,
zijn in eerste instantie uitgegeven als Poétique Musicale
(Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1942). 
    De eerste Engelstalige editie verscheen in 1947, in de
vertaling van Arthur Knodel en Ingolf Dahl, met een
voorwoord van componist Darius Milhaud (1892-1974).
In de Engelstalige editie van 1970 is dat voorwoord ver-
vangen door een van dichter, diplomaat en Nobelprijs-
winnaar literatuur George Seferis (1900-1971). Beide
voorwoorden zijn in deze Nederlandstalige editie in ver-
taling opgenomen.
    De lessen zelf zijn door Pien Braat uit het Frans ver-
taald aan de hand van de meest recente Franstalige editie,
onder redactie van Myriam Soumagnac: Poétique Musica-
le (Parijs, Harmoniques/Flammarion, 2000). 

5



Inhoud

Eerste les
Kennismaking 21

Tweede les
OVER HET FENOMEEN MUZIEK 39

Derde les
OVER MUZIKALE COMPOSITIE 61

Vierde les
MUZIKALE TYPOLOGIE 83

Vijfde Les
DE AVATARS VAN DE RUSSISCHE MUZIEK 107

Zesde Les
OVER DE UITVOERING 135

EPILOOG 151
    



Eerste les
KENNISMAKING

    



Ik beschouw het als een grote eer om vandaag de Charles
Eliot Norton-leerstoel voor poëtica te mogen bekleden en
ik wil in de eerste plaats graag de Commissie bedanken
die zo vriendelijk was mij te vragen het woord te richten
tot de studenten van Harvard University.
    Ik kan niet verhullen hoezeer het mij verheugt mij
voor het eerst tot een gehoor te richten dat de moeite wil
nemen om te luisteren en te leren, alvorens te oordelen.
    Tot dusver trad ik alleen op in theaterzalen en op con-
certpodia, voor groepen mensen die het zogeheten publiek
vormen; maar tot de dag van vandaag had ik mij nooit
eerder gewend tot een studieus gehoor. In deze hoedanig-
heid, die u ongetwijfeld doet verlangen naar een gedegen
begrip van de geboden stof, zult u er niet van opkijken als
ik zeg dat wat ik zal bespreken, serieuze materie is – seri-
euzer dan men gewoonlijk denkt. U zult niet terugschrik-
ken voor haar dichtheid, haar soortelijk gewicht. Het is
niet mijn bedoeling u ermee te overvoeren..., maar het is
moeilijk over muziek te praten door uitsluitend vast te
houden aan haar tastbare werkelijkheden; ik zou het bo-
vendien verraad aan de muziek vinden als ik haar tot on-

23



derwerp maakte van een onsamenhangend verhaal vol
anekdoten en vermakelijke uitweidingen.
    Ik zal niet vergeten dat ik een leerstoel poëtica bekleed,
en het is voor geen van u een geheim dat poëtica letterlijk
betekent: ‘studie van het te maken werk’. Het werkwoord
ποιειν [poiein], waarvan het afstamt, betekent niets anders
dan maken. De poëtica van de filosofen uit de Oudheid
bevatte geen lyrische verhandelingen over het natuurlijke
talent en over de essentie van schoonheid. Eén en hetzelf-
de woord, τεχνη [technè: kunst], omvatte voor hen zowel
de schone als de nuttige kunsten, en gold zowel voor de
wetenschap als voor het aanleren van de vast omschreven
regels van een ambacht. Zo komt de ‘poëtica’ van Aristo-
teles voortdurend met suggesties voor de persoonlijke in-
spanning, de opbouw en de structuur.
    Ik wil het met u specifiek over de muzikale poëtica
hebben, dat wil zeggen over het maken op muzikaal ge-
bied. Dat betekent dat we de muziek niet als voorwendsel
zullen aangrijpen voor aangename dromerijen. Ik voel ten
aanzien van wat me bezighoudt te veel verantwoordelijk-
heid op mij rusten, om mijn taak niet ernstig te nemen.
Ik ben mij weliswaar ten volle bewust van het voorrecht te
mogen spreken voor u, die hier bent om te studeren en
van mij aan te nemen wat ik u wellicht kan geven, maar u
zult op uw beurt – dat hoop ik – het voorrecht hebben
werkelijk getuige te zijn van een reeks muzikale confes-
sies.
    Wees gerust, het zijn geen confessies in de trant van 
Jean-Jacques Rousseau, en nog minder in de trant van de
moderne psychoanalytici die, onder het mom van een

24



pseudowetenschappelijk apparaat, niet anders tot stand
brengen dan een armoedige ontheiliging van de authen-
tieke waarden van de mens en zijn psychologische en
scheppende faculteiten. 
    Ik zou mijn stelsel van confessies willen situeren tussen
een academische les (let op het woord academisch, want ik
wil erop terugkomen in de loop van mijn lessen) en wat
men een apologie van mijn eigen algemene ideeën zou
kunnen noemen. Ik gebruik het woord apologie niet in
de zin van lofrede, waarin de Fransen het doorgaans ge-
bruiken, maar in de zin van rechtvaardiging en verdedi-
ging van mijn persoonlijke ideeën en inzichten. Het gaat
dus in feite om dogmatische ontboezemingen. 
    Ik weet heel goed dat bepaalde geesten, die eerder rijk
zijn aan oprechtheid dan sterk door zekerheden, altijd
aanstoot nemen aan, en gechoqueerd worden door, de
woorden dogma en dogmatisch, zodra ze in esthetische of
zelfs spirituele zin worden gebruikt. Daarom dring ik er
des te meer bij u op aan deze termen te aanvaarden in de
gehele omvang van hun legitieme betekenis, met het ad-
vies op hen te vertrouwen en ermee vertrouwd te raken,
in de hoop dat u ze uiteindelijk gaat waarderen. Ik spreek
van de legitieme betekenis van deze termen om nadruk te
leggen op het natuurlijke en normale gebruik van het
dogmatisch element bij elk bezigheid waar het catego-
risch en werkelijk essentieel wordt. 
    We kunnen immers niet kennisnemen van het schep-
pingsfenomeen zonder de vorm waarin het zich manifes-
teert te beschouwen. Welnu, elk formeel proces komt
voort uit een principe, en de bestudering van dit principe

25



vraagt nu juist om wat wij het dogma noemen. Anders
gezegd: de behoefte die wij hebben om orde boven chaos
te stellen, om de rechte lijn van onze handeling vrij te ma-
ken uit de warwinkel van mogelijke lijnen en uit de onbe-
stemdheid van ideeën, vooronderstelt de noodzaak van
een dogmatisme. Ik gebruik deze woorden dus alleen
voor zover ze verwijzen naar een essentieel element dat de
integriteit van kunst en geest waarborgt, en verzeker u dat
ze hier geenszins oneigenlijk gebruikt worden. 
    Alleen al het feit dat we ons heil zoeken bij wat we orde
noemen, de orde waardoor we kunnen ‘dogmatiseren’ bij
hetgeen we doen, stimuleert ons niet alleen er waardering
voor te krijgen: het spoort ons aan onze eigen scheppende
bezigheid onder de vlag van dit dogmatisme te plaatsen.
Daarom zou ik graag zien dat u het aanvaardt.
    Tijdens mijn gehele cursus zal ik telkens een beroep
doen op uw inzicht en uw voorliefde en gevoel voor orde
en discipline, die, mits gevoed, gevormd en gesteund
door positieve beginselen, de basis vormen van wat men
een dogma noemt. Om u wegwijs te maken in de opzet
van uw toekomstige studie, moet ik u allereerst medede-
len dat mijn cursus zich moet beperken tot een uiteenzet-
ting van stellingen die een uitleg bieden van de muziek, in
de vorm van lessen. Waarom gebruik ik het woord uitleg?
En waarom spreek ik nu juist van een uitleg? Omdat alles
wat ik wil zeggen niet een onpersoonlijke uiteenzetting
van algemene feiten zal zijn, maar een uitleg van de mu-
ziek zoals ik haar zie – en toch zal die uitleg niet minder
objectief zijn omdat het de vrucht is van mijn eigen erva-
ring en van mijn persoonlijke waarneming.

26



    Het feit dat ik zelf de waarde en doeltreffendheid van
zo’n uitleg heb ondervonden geeft mij de overtuiging –
en u de garantie – dat ik u niet zomaar een verzameling
meningen bied, maar een aantal constateringen voorleg
die, ook al zijn het de mijne, voor anderen niet minder
bruikbaar zijn dan voor mij. Het gaat dus niet over mijn
eigen gevoelens en voorkeuren: het gaat niet over een mu-
ziektheorie vanuit een subjectieve invalshoek. Mijn erva-
ring en onderzoek zijn totaal objectief, en mijn introspec-
ties dienden alleen maar om bij mezelf te rade te gegaan
teneinde er iets concreets uit te halen.
    De ideeën die ik uitwerk, de zaken waar ik voor sta en
die ik nu tegenover u op systematische wijze kom verde-
digen, dienden en zullen altijd blijven dienen als basis
voor het scheppen van muziek, juist omdat ze voortko-
men uit de concrete praktijk. En als u bereid bent om
enig belang, hoe klein ook, te hechten aan mijn schep-
ping, die de vrucht is van mijn geweten en mijn geloof,
gelieve dan vertrouwen te stellen in de speculatieve con-
cepten die de kiem vormden voor mijn oeuvre en die zich
gelijktijdig ermee hebben ontwikkeld.
    Uitleggen   – in het Frans expliquer, van het Latijnse ex-
plicare: ontvouwen, ontwikkelen – is iets beschrijven, het
ontstaan ervan ontdekken, het onderlinge verband der
dingen vaststellen, dit trachten te belichten. U iets uitleg-
gen betekent voor mij ook mezelf iets uitleggen: mezelf
dwingen zaken op een rijtje te zetten die uit hun verband
zijn gerukt door de onwetendheid en kwaadwilligheid die
we altijd in een geheimzinnig verband verenigd zien zo-
dra er uitspraken over kunst gedaan worden. Onwetend-

27



heid en kwaadwilligheid hebben dezelfde wortels, en de
tweede profiteert heimelijk van de voordelen die ze uit de
eerste haalt. Ik weet niet wat verfoeilijker is. Op zich is
onwetendheid zeker geen schande. Ze begint verdacht te
worden als ze zich beroept op oprechtheid; want oprecht-
heid is, zoals Remy de Gourmont zei, nauwelijks een ver-
klaring – en nooit een excuus. En kwaadwilligheid zal
nooit nalaten onwetendheid als verzachtende omstandig-
heid aan te voeren.
    Men zal geneigd zijn toe te geven dat dit duistere sa-
menspannen van ‘onwetendheid, zwakheid en kwaadwil-
ligheid’ – om de taal van de theologie te gebruiken – een
reactie rechtvaardigt van open en krachtig verweer. Op
die manier moeten we de polemiek begrijpen.
    Ik ben dus verplicht polemiek te bedrijven. Ten eerste
om de muzikale waarden die ik net ter sprake bracht om-
ver te werpen, ten tweede om een zaak te verdedigen die
op het eerste gezicht persoonlijk kan lijken, maar dat in
werkelijkheid niet is. Over dit tweede punt verklaar ik
me nader: door een toeval, dat ik graag een gelukkig toe-
val noem, hebben mijn persoon en mijn werk al vanaf
het begin van mijn carrière en geheel buiten mij om een
speciaal stempel gekregen en hebben de rol gespeeld van
een ‘reagens’. Het contact van dit reagens met de muzi-
kale werkelijkheid om mij heen, met de menselijke mi-
lieus en de ideeënwereld, was aanleiding voor allerlei be-
roering, die even heftig als willekeurig was. Het lijkt alsof
men aan het verkeerde adres was. Deze ondoordachte re-
acties troffen overigens, afgezien van mijn werken, de ge-
hele muziek en toonden de ernst aan van een beoorde-

28



lingsfout die het gehele muzikale bewustzijn van een
tijdperk aantastte en die een verkeerde voorstelling gaf
van alle ideeën, beweringen en meningen over één van de
hoogste gaven van de geest – over muziek als kunst. La-
ten we niet vergeten dat Petroeskja, Le Sacre du Printemps
en Le Rossignol verschenen in een tijd die gekenmerkt
werd door diepgaande veranderingen die heel wat zaken
hebben ontwricht, en heel wat geesten in verwarring
hebben gebracht. Niet dat deze veranderingen zich vol-
trokken op het gebied van de esthetiek of het niveau van
de expressiewijzen (dit soort ontregeling had al eerder
plaatsgevonden, aan het begin van mijn actieve bestaan).
De veranderingen waar ik over spreek, betroffen een al-
gemene herziening van de basiswaarden en de essentiële
elementen van de muziekkunst.
    Deze herziening, die zich in die tijd begon af te teke-
nen, zette zich zonder ophouden voort. Wat ik hier vast-
stel, spreekt voor zich en is duidelijk op te maken uit een
aaneenschakeling van concrete feiten en uit de dagelijkse
gebeurtenissen waarvan we getuige zijn.
    Ik weet dat er een zienswijze bestaat volgens welke zich
in de tijd van de Sacre een revolutie voltrok. Een revolutie
waarvan de verworvenheden tegenwoordig geleidelijk aan
gemeengoed worden. Deze opvatting spreek ik tegen. Ik
vind dat ik ten onrechte als revolutionair ben beschouwd.
Toen de Sacre uitkwam, is er heel wat over gezegd. In het
tumult van tegenstrijdige meningen kwam mijn vriend
Maurice Ravel praktisch als enige tussenbeide om een en
ander recht te zetten. Hij had het inzicht, en sprak dit uit,
dat de nieuwheid van de Sacre niet schuilde in de schrijf-

29



wijze, de instrumentatie of het technisch apparaat van het
werk, maar in de muzikale entiteit.
    Tegen mijn wil ben ik tot revolutionair gebombar-
deerd. Revolutionaire impulsen komen echter nooit hele-
maal uit het niets. Er bestaan handige mensen die met
boze opzet revoluties maken... Je moet ervoor waken je
niet te laten gebruiken door mensen die je bedoelingen
toedichten die niet de jouwe zijn. Ik voor mij kan nooit
over revolutie horen spreken zonder te denken aan het ge-
sprek dat G.K. Chesterton naar zijn zeggen voerde met
een kroegbaas in Calais, toen hij in Frankrijk aan land
kwam. Deze klaagde bitter over de hardheid van het be-
staan en het toenemende gebrek aan vrijheid: ‘Wat heeft
het voor zin, besloot de kroegbaas, om drie revoluties in
gang te zetten en altijd weer op hetzelfde punt uit te ko-
men.’ Waarop Chesterton hem erop wees dat een revolu-
tie, in de letterlijke betekenis van het woord, een bewe-
ging is die een gesloten kromme beschrijft en dus weer op
het punt van vertrek uitkomt...
    Een werk als de Sacre mag arrogant geklonken hebben,
de taal die het werk sprak mag in al zijn nieuwheid ruw
zijn overgekomen; dat betekent niet dat het revolutionair
was in de meest subversieve betekenis van het woord.
    Als je, om het predicaat revolutionair te verdienen, al-
leen maar hoeft te breken met een bepaalde gewoonte,
dan zou elke musicus die iets te zeggen heeft en daarbij
conventies overschrijdt, als revolutionair moeten worden
bestempeld. Waarom zouden we het woordenboek van de
schone kunsten belasten met die gezwollen term die in de
algemeen aanvaarde betekenis een staat van verwarring en

30



geweld aangeeft, terwijl er zoveel geschiktere woorden
zijn om oorspronkelijkheid mee aan te duiden?
    Eerlijk gezegd zou het mij moeite kosten om in de
kunstgeschiedenis een enkel feit te noemen dat als revolu-
tionair betiteld kan worden. Kunst is in wezen construc-
tief. Revolutie houdt een verstoring van het evenwicht in.
Wie revolutie zegt, zegt tijdelijke chaos. Maar kunst is het
tegengestelde van chaos. Kunst geeft zich niet over aan
chaos zonder zich direct bedreigd te weten in haar essen -
tiële belangen, in haar bestaan zelf.
    Revolutionair zijn is een eigenschap die tegenwoordig
meestal in lovende zin wordt toegekend aan kunstenaars
– ongetwijfeld omdat we in een tijd leven waarin de revo-
lutie een zeker prestige geniet bij de elite van eergisteren.
Laten we elkaar goed begrijpen: ik ben de eerste om te er-
kennen dat moed de drijfveer is achter de allermooiste,
grootse daden; reden te meer om moed niet ondoordacht
in dienst te stellen van wanorde en brute verlangens, met
het doel tot iedere prijs voor sensatie te zorgen. Moed
keur ik goed; ik stel er geen grenzen aan; maar de kwalijke
gevolgen van willekeur zijn evenzeer zonder grenzen.
    Willen we voluit genieten van de verworvenheden van
moed, dan moeten we eisen dat zij opereert in het volle
licht, zonder schaduwen. We kunnen daaraan werken
door verkeerde voorstellingen van zaken, die haar van
haar troon dreigen te stoten, te hekelen. Gratuite over-
drijving tast alles aan, elke vorm waarop zij betrekking
heeft. Ze ontkracht in haar vaart de meest waardevolle
vernieuwingen, en bederft tegelijkertijd de goede smaak
van haar vereerders – wat verklaart dat die smaak al gauw

31



naadloos van de meest wilde complicaties overgaat in de
meest banale platvloersheden. 
    Een muzikaal geheel, in welke ruwe vorm dan ook, is
legitiem voor zover het authentiek blijkt. Maar om au-
thentieke waarden te midden van totale namaak te onder-
scheiden, moet je begiftigd zijn met een trefzekere intuï-
tie, die door de snobs onder ons wordt gehaat omdat ze
die zelf niet bezitten.
    Onze elites van de avant-garde, gedoemd om eeuwig
tegen elkaar op te bieden, verwachten en eisen van de
muziek dat zij hun voorliefde voor absurde kakofonieën
bevredigt.
    Ik zeg kakofonie zonder angst om geschaard te worden
onder de oude ‘pompiers’*, de pompeuzen, de laudatores
temporis acti [zij die het leven prijzen]. Ik gebruik dit
woord volkomen bewust en wil er niets van terugnemen.
Mijn standpunt is wat dat betreft precies hetzelfde als in
de tijd dat ik de Sacre componeerde, toen men mij graag
voor revolutionair hield. Net als voorheen ben ik ook nu
op mijn hoede voor vals geld, en let ik erop dat ik het niet
voor echt aanzie. Kakofonie betekent lelijk geluid, smok-
kelwaar, ongecoördineerde muziek die niet bestand is te-
gen een kritisch oordeel. Hoe men ook denkt over de mu-
ziek van Arnold Schönberg (om het voorbeeld te nemen
van een componist die esthetisch en technisch op een heel
ander vlak opereert dan ik), wiens werken vaak heftige re-

32

* De benaming ‘pompier’ heeft te maken met de gelijkenis van de ne-
gentiende-eeuwse brandweerhelmen met de helmen van oude romein-
se notabelen.



acties of een ironische glimlach teweegbrachten, het is
ondenkbaar dat een fatsoenlijke, muzikaal goed onderleg-
de geest niet zou aanvoelen dat de componist van Pierrot
Lunaire zich terdege bewust is van wat hij doet en dat hij
niemand misleidt. Hij koos voor het muzikale systeem
dat hem aanstond, en binnen dat systeem is hij volkomen
consequent en coherent. Je kunt muziek die je tegenstaat
niet afdoen door haar kakofonie te noemen.
    Even vernederend is de ijdelheid van snobs die zich la-
ten voorstaan op een gênante familiariteit met de wereld
van het onbegrijpelijke, en verrukt opbiechten dat ze zich
in goed gezelschap bevinden. Wat ze willen, is niet de
muziek, maar het schokeffect, de sensatie die alle begrip
vertroebelt.
    Ik erken dus dat ik totaal ongevoelig ben voor het pres-
tige van de revolutie. Al het rumoer dat ze veroorzaakt,
vindt bij mij geen weerklank. Want revolutie is één ding,
en vernieuwing een ander. Als een vernieuwing zich niet
met veel bombarie aandient, wordt zij zelfs niet altijd her-
kend door tijdgenoten. Laat ik als voorbeeld het werk ne-
men van een componist die ik expres kies omdat zijn mu-
ziek, waarvan de kwaliteiten sinds lang algemeen erkend
zijn, zó populair is geworden, dat de draaiorgels zich er
grif meester van hebben gemaakt.
    Ik bedoel Charles Gounod. Wees niet verrast dat ik
even stilsta bij Gounod. Het is niet zozeer de auteur van
Faust die mijn aandacht trekt, als wel het voorbeeld dat
hij geeft van een werk waarvan de overduidelijke verdien-
sten vanwege de nieuwheid ervan door dezelfde figuren
miskend werden wier missie het is om precies op de hoog-

33



te te zijn van de feiten die ze moeten beoordelen.
    Laten we Faust nemen. De eerste critici van deze be-
roemde opera weigerden de melodische inventiviteit van
Gounod te erkennen, die ons nu het belangrijkste ken-
merk van zijn werk lijkt. Ze gingen zelfs zo ver dat ze zijn
melodisch talent in twijfel trokken. Ze zagen in Gounod
‘een naar het theater afgedwaalde symfonieëncomponist’,
een ‘streng musicus’, in hun eigen woorden, die – jazeker
– eerder ‘geleerd’ dan ‘geïnspireerd’ was. Ze verweten hem
uiteraard ‘dat hij zijn effect niet met de stemmen, maar
met het orkest bereikte.’
    In 1862, drie jaar na de eerste uitvoering van Faust, ver-
klaarde de Gazette musicale van Parijs doodeenvoudig dat
Faust over het geheel genomen ‘niet het werk was van een
melodicus.’ En de beroemde Scudo, wiens mening wet
was in de Revue des Deux-Mondes, produceerde in datzelf-
de jaar dit historisch meesterstukje, waarvan ik u de inte-
grale tekst niet graag zou onthouden: 
    ‘De heer Gounod heeft de pech bepaalde verouderde
delen van de laatste kwartetten van Beethoven te bewon-
deren. Dat is de troebele bron waaruit de slechte musici
van het moderne Duitsland voortkomen: de Liszts, de
Wagners, de Schumanns, en niet te vergeten Mendels-
sohn, vanwege enkele twijfelachtige aspecten van zijn
stijl. Als de heer Gounod werkelijk de doctrine beheerst
van de melodie continue, de melodie van het oerwoud en
de ondergaande zon die Tannhäuser en Lohengrin zo aan-
trekkelijk maken, een melodie die te vergelijken is met
Harlekijns brief (“aan punten en komma’s doe ik niet, ik
laat u de vrijheid die te zetten waar u wilt”), dan zou – en

34



ik houd deze veronderstelling liever voor onmogelijk – de
heer Gounod onherroepelijk verloren zijn.’ 
    Zelfs de Duitsers gaven op hun manier de goede Scudo
gelijk. In de Münchener neueste Nachrichten viel waarach-
tig te lezen dat Gounod geen Fransman was, maar een
Belg, en dat zijn composities niet het karakter hebben van
de moderne Franse of Italiaanse school, maar van de
Duitse school waarin hij is gevormd en zich heeft ontwik-
keld. 
    Omdat de literatuur die zich rond de muziek ontwik-
kelt al zeventig jaar niet van karakter is veranderd en aan-
gezien, terwijl de muziek voortdurend verandert, de
gronden van niet-ontvankelijkheid die haar worden aan-
gewreven niet veranderen, moeten we ons wel voorberei-
den op een weerwoord.
    Ik ga dus polemiek bedrijven. Ik ben niet bang dit toe
te geven. Niet om mezelf te verdedigen, maar om hier de
muziek en haar principes met woorden te verdedigen, zo-
als ik dat op een andere manier doe met mijn werken.
    Sta me nu toe om de indeling van mijn cursus uiteen te
zetten. Deze is verdeeld in zes lessen die ik elk een titel wil
geven. 
    De les die u nu volgt, is, zoals u merkt, slechts een ken-
nismaking. Ik heb in deze eerste les geprobeerd een over-
zicht te geven van de leidende beginselen van mijn colle-
ges. U weet nu dat u muzikale confessies – in de betekenis
die ik aan die uitdrukking hecht – te horen zult krijgen,
waarvan het ogenschijnlijk subjectieve karakter wordt ge-
corrigeerd door mijn wens deze ontboezemingen een dui-
delijk dogmatisch karakter te geven. 

35



    Deze kennismaking, die in het strenge teken staat van
orde en discipline, moet u geen schrik aanjagen, want
mijn colleges zullen zich niet beperken tot een dor, on-
persoonlijk verslag van algemene ideeën, maar zullen naar
mijn beste weten een zo levendig mogelijke uitleg geven.
Een uitleg van mijn persoonlijke ervaring in nauwe sa-
menhang met concrete waarden.
    Mijn tweede les behandelt het fenomeen muziek. 
    Het onoplosbare probleem van haar oorsprong laat ik
voor wat het is om me uitsluitend toe te leggen op het fe-
nomeen muziek voor zover het voortkomt uit de integrale
mens, geheel bij zinnen en bij zijn volle verstand. We zul-
len het fenomeen muziek bestuderen als een door middel
van klank en tijd gevormd element van speculatie. Daar-
aan zullen we de dialectiek van het scheppingsproces ont-
lenen. In dit verband zal ik het hebben over het principe
van contrast en gelijksoortigheid. Het tweede deel van die
les wordt gewijd aan de muzikale elementen en aan de
vormleer.
    Het onderwerp van mijn derde les is de compositie.
We zullen de volgende vragen bespreken: wat is composi-
tie en wat is een componist? Op welke wijze en in welke
mate is hij scheppend bezig? Deze overwegingen brengen
ons ertoe de vormelementen van het muzikale métier suc-
cessievelijk te bestuderen. In dit verband moeten we en-
kele begrippen preciseren: inventiviteit, verbeelding, in-
spiratie; cultuur en smaak; orde als regel en als wet
tegenover wanorde; en ten slotte de tegenstelling tussen
het rijk van de noodzaak en het rijk van de vrijheid.
    De vierde les behandelt de muzikale typologie, die we

36



bestuderen door terug te gaan in de geschiedenis. Typolo-
gie veronderstelt het maken van keuzes, hetgeen een be-
paalde methode van onderscheiden vooronderstelt. De
analyse waartoe deze methode ons aanzet, brengt ons bij
het stijlprobleem, en via het stijlprobleem bij het spel van
de vormelementen, waarvan de samenhang datgene vormt
wat je de ‘biografie van de muziek’ zou kunnen noemen. 
    Ik zal in de loop van die les aandacht besteden aan zeer
actuele kwesties: kwesties die betrekking hebben op pu-
bliek, snobisme, mecenaat, de burgermansgeest; het mo-
dernisme en het academisme, en de eeuwige kwestie van
classicisme en romanticisme.
    De vijfde les is geheel gewijd aan de Russische muziek.
In dit verband zal ik de folklore en de Russische muziek-
cultuur behandelen: religieuze en wereldlijke muziek. Ik
zal ook de italianismen, germanismen en oriëntalismen
binnen de Russische 19de-eeuwse muziek bespreken. Ik
zal de twee kwalen schetsen van de twee Ruslanden – het
conservatieve en het revolutionaire. Ten slotte zal ik het
met u hebben over het Sovjet-neofolklorisme en de ver-
loedering van de muzikale waarden.
    De zesde en laatste les, die de uitvoering behandelt, zal
dit specifieke muzikale fenomeen beschrijven. Ik zal vast-
stellen wat vertolking onderscheidt van pure uitvoering,
en ik zal in dit verband spreken over uitvoerenden en hun
gehoor, over een actieve en een passieve houding van het
publiek, en over het zo belangrijke probleem van het oor-
deel of de kritiek. Mijn epiloog zal trachten de diepere be-
tekenis van muziek te bepalen, alsmede haar wezenlijke
doel: het bevorderen van een verbondenheid, een commu-

37



nie, een eenwording van de mens met zijn naaste en het
Zijn. 
    Deze uitleg van muziek, die ik voor u en hopelijk ook
met u zal ondernemen, krijgt zoals u ziet de vorm van een
synthese, van een systeem dat begint met de analyse van
het fenomeen muziek om te eindigen bij het probleem
van de uitvoering van muziek. U zult merken dat ik in dit
geval niet heb gekozen voor de meest gebruikelijke me-
thode, waarin men tot een bewering komt door van het
algemene naar het bijzondere te gaan. Ik ga anders te
werk. Ik zal een soort parallellisme volgen, een methode
van synchronisatie, dat wil zeggen dat ik algemene princi-
pes verbind met bijzondere feiten en wel zo dat ze elkaar
voortdurend ondersteunen.
    Want we moeten beseffen dat het slechts uit praktische
noodzaak is dat we de dingen moeten onderscheiden
door ze onder te brengen in zuiver conventionele catego-
rieën zoals ‘primair/secundair’ en ‘hoofdzaak/bijzaak’, en
het is niet mijn bedoeling om de elementen die ons bezig-
houden van elkaar te scheiden, maar om ze te onderschei-
den zonder ze uit elkaar te halen. 
    De ware hiërarchie van de fenomenen krijgt, net als de
ware hiërarchie van de onderlinge verbanden, zijn vaste
vorm op een heel ander vlak dan het vlak van de conven-
tionele classificaties.
    Laat mij de hoop koesteren dat het verhelderen van de-
ze stelling één van de zo vurig door mij verlangde resulta-
ten van mijn cursus zal zijn.
    

38


