PROTESTANTISME EN MILIEU IN NEDERLAND

PETER VAN DAM EN DAVID ONNEKINK (RED.)




Inhoud

Peter van Dam en David Onnekink
Inleiding: Protestantisme en milieu in Nederland sinds 1800 7

Tom-Eric Krijger
Van het oog op de Schepper naar oog voor de schepping.
De geschiedenis van de Nederlandse bid- en dankdagen

voor gewas en arbeid 19

Jan J. Boersema
‘Calvinisme, vrijheid, vooruitgang’
Negentiende-eeuwse Nederlandse immigranten
en de wildernis 50

Marie Keulen
Kinderen kweken: landbouwopvoeding in de zending
van de Evangelische Broedergemeente in Suriname 69

Rutger Mauritz
Adat en ecosysteem in het kader van de zending.
Het zendingswerk van de echtparen Adriani-Gunning
en Kruyt-Moulijn op Celebes (1892-1932) 91

Kristian Mennen en David Onnekink
Protestantse wortels van Nederlandse natuurbescherming IT1

00 Voorwerk.indd 5 @ 01-12-2025 20:48



Rolf van der Woude
Rentmeesters of rekenmeesters.

De Nederlandse Christelijke Boeren- en Tuindersbond

en de milieu- en mestproblematick (1970-1995) 143
Kees Tinga
De kerk wordt wakker — en verschiet van kleur?
Groene initiatieven van Nederlandse kerken 163
Hans Burger
Aandacht voor de ecologische crisis in de Nederlandse
protestantse theologie tussen 1960 en 2000 185
Personalia van de auteurs 211

00 Voorwerk.indd 6 @ 01-12-2025 20:48



Inleiding: Protestantisme en milieu in
Nederland sinds 1800

Peter van Dam en David Onnekink

Hebben christenen een bijzondere verantwoordelijkheid voor het mi-
lieu? De Raad van Kerken vond in 1974 van wel. Deleden van de Raad
waren duidelijk onder de indruk van de waarschuwingen voor de toe-
nemende vervuilingen dreigende grondstoftekorten.! Juist christenen
hadden volgens hen de verantwoordelijkheid om zorgzaam met de
aarde om te gaan om haar ook voor tockomstige generaties leefbaar te
houden. Niets minder dan een ‘nieuwe levensstijl’ was nodig. De Raad
van Kerken suggereerde onder meer een terugkeer naar een wekelijkse
vastendag om het eigen consumptiegedrag te matigen.* Het was een
opvallende oproep, want tot dan toe hadden kerken geen prominente
rol gespeeld in de natuurbeschermings- en milieubeweging.

Hoe past dit initiatief van de Raad van Kerken in een langere ge-
schiedenis van christendom en milieu? Gaan christenen anders met
het milieu om dan anderen? De relatie tussen religie en milieu staat
de afgelopen jaren volop ter discussie. Religieuze gemeenschappen
bezinnenzich op de vraagwelke verantwoordelijkheid ze voor zichzelf
zien in de klimaatcrisis. De bekende Indiase auteur Amitav Ghosh
stelde dat hij meer hoop put uit de pauselijke encyclick Landato si’
en de gedachte dat religieuze groeperingen in actie zouden kunnen
komen voor het klimaat dan uit internationale politieke afspraken
als het Akkoord van Parijs.’ Nieuwe studies laten zien dat religie het
mogelijk maakt om rondom initiatieven die duurzaamheid bevorde-
ren mensen te bereiken die normaalgesproken het milieu niet hoog
op de agenda hebben staan.*

Ook historici dragen bij aan deze bezinning door te onderzocken
in welke mate religieuze opvattingen de relatie tussen mensen en mi-
lieu beinvloedden. Tot voor kort besteedden milieuhistorici weinig

02 Dam Onnekink.indd 7 @ 26-11-2025 13:40



8 PETER VAN DAM EN DAVID ONNEKINK

aandacht aan religie. Wel wezen ideeénhistorici op het belang van
religieuze denkbeelden, bijvoorbeeld voor opvattingen over de ‘ladder
vande natuur’ en de plaatsvan de mens ten opzichte van de schepping.
Het belang van religie zochten ze met name in de periode voor de
negentiende eeuw. Volgens gangbare opvattingen over modernisering
bestond voor de negentiende eeuw een meer vanzelfsprekende band
tussen religieuze denkbeelden en maatschappelijke structuren dan
in het moderne, seculiere tijdperk.® Religic vormde het fundament
van breed gedeelde mentaliteiten. Op basis van dat uitgangspunt was
het mogelijk om te speculeren over het christendom als een antropo-
centrische godsdienst, die over het algemeen vijandig zou staan ten
opzichte van de natuur” Die indruk werd ook geschraagd door het
feit dat veel critici van de manier waarop mensen in het Westen met
de natuur omgingen vanaf de negentiende ecuw zich vaak beriepen
zich op alternatieve religicuze tradities zoals het boeddhisme.

De afgelopen jaren is dit perspectief geleidelijk ondergraven. Zo
constateerde milieuhistoricus Joachim Radkau dat ‘voormoderne’
samenlevingen veel minder doordrongen waren van religie dan een
focus op cultuur suggereert.® Bovendien kwam er meer aandacht voor
de uiteenlopende opvattingen over de relatie tussen mens en natuur
binnen religieuze gemeenschappen voor en na 1800. Zo veronderstelt
historicus Mark Stoll dat confessionele achtergronden en netwerken
een belangrijke rol speelden bij de opkomst van natuurbescherming
en milieuactivisme in de Verenigde Staten’ Recente onderzocken
naar de geschiedenis van natuurbescherming en milieubewustzijn in
Nederland laten zien dat mensen met een religieuze achtergrond ook
hier nauw betrokken waren bij dergelijke initiatieven. Opvallend is
daarbij dat de netwerken van natuurbeschermers en milieuactivisten
nauwelijks onder een afzonderlijke confessionele of christelijke vlag
georganiseerd waren.”® Eveneens valt op dat kerkelijke groepen een
belangrijke rol speelden bij het agenderen van mondiale ongelijkheid,
maar in hun woordkeuze op het gebied van het milieu vooral bredere
trends volgden.” Een eigen protestantse omgang met het milieu in
Nederland komt in de bestaande literatuur niet naar voren.

Dit jaarboek gaat na hoe specificke religieuze overtuigingen tot
een eigen omgang met het milieu leidden, voorbij generaliserende
aannames over de relatie tussen christendom en milieu. Protestanten
richtten in de loop van de negentiende en twintigste eecuw voor een

02 Dam Onnekink.indd 8 @ 26-11-2025 13:40



INLEIDING 9

keur aan onderwerpen ,eigen’ organisaties op, maar op het gebied van
natuur, milieu en klimaat sloten ze vooral aan bij bestaande initiatie-
ven. Vonden protestanten rondom ecologische thema’s makkelijker
‘gedeclde gronden’ met anderen dan bij veel andere maatschappelijke
kwesties? Door deze vraag kritisch tegen het licht te houden krijgen
we beter zicht op de omgang van protestanten met milieukwesties.
Waren er thema’s waar een herkenbaar eigen geluid te horen was? En
vertaalde zich dat ook naar concrete acties?

Omditin kaart te brengen onderzoeken de artikelen in deze bundel
de rol van protestantse tradities op drie terreinen. Allereerst het ter-
rein van ideeén. Hoe dachten protestantse groepen in Nederland over
natuur, milieu en klimaat? Verschilden hun ideeén aanmerkelijk van
dievananderen? Inde tweede plaats brengen de auteursin ditjaarboek
verschillende netwerken in kaart. Op welke manier werkten ideeén
door in de manier waarop protestanten hun zorgen over ecologische
thema's vertaalden naar de organisaties en personen waar ze op dit
terrein mee samenwerkten? Kozen protestanten voor samenwerking
met specificke groepen die aansloten bij hun eigen opvattingen, of
sloegen ze bruggen naar groepen met andere achtergronden? Ten slot-
te onderzoeken de auteurs ook de praktische invulling van de relatie
met het milieu. Op welke manieren handelden protestanten in relatie
tot het milieu? Zijn er op uiteenlopende terreinen als landbouw, de
inrichting van het landschap, milieuvriendelijke consumptie en zor-
gen over vervuiling en klimaatverandering specificke manieren van
handelen onder protestanten te zien?

Artikelen

De omgang van Nederlandse protestantse kerken met de natuur is
verankerd in de bid- en dankdagen, sinds eeuwen een vast onderdeel
van het kerkelijk jaar. Die historische continuiteit is gezien de funda-
mentele ontwikkelingen in de moderne landbouw en de zich ontwik-
kelende secularisatie opmerkelijk. Uit het onderzoek van Tom-Eric de
Krijger blijkt dat de bid- en dankdagen, ingezet in de vroegmoderne
tijd, vanaf de negentiende eeuw een ongewis bestaan leidden maarzich
opmerkelijk adaptief toonden. Praktische bezwaren en een tanend
geloof in de Voorzienigheid als gevolg van de opkomst van moderne
landbouw leidden tot periodieke roepen tot afschaffing. Daarentegen
klonken er ook regelmatig stemmen tot aanpassing en veranderde de

02 Dam Onnekink.indd 9 @ 26-11-2025 13:40



10 PETER VAN DAM EN DAVID ONNEKINK

betekenis van de dagen, met minder focus op de oogst en toenemende
aandacht voor het belang van arbeid, sociale onrechtvaardigheid, de
noden van mensen in het mondiale Zuiden en de zich ontvouwende
klimaatcrisis. Om die reden, constateert Krijger, zijn de bid- en dank-
dagen als gevolg van ontwikkelingen in de wetenschap, maatschappij
en theologie niet verdwenen maar voortdurend heruitgevonden.

Dat de protestantse omgang met de natuur zich niet beperkte tot
rituelen binnen de kerk maar ook praktische impact had op de leef
omgeving blijkt uit het artikel van Jan Boersema. In de negentiende
eeuw emigreerden Nederlandse Afgescheidenen naar Amerika, waar
ze veelal hun eigen nederzettingen stichtten, met eigen kerken en
scholen. Het was een tijdperk van ongebreideld optimisme en een
onwrikbaar geloof in het principe van vooruitgang, die materialiseer-
de in de vorm van steden en spoorwegen. Onderdeel van deze voor-
uitgang was het bedwingen van de wildernis, die ook op grote schaal
verdween onder het geweld van de bijlen van houthakkers. Boersema
merkt op dat die visie op vooruitgang intiem verbonden was met het
calvinistisch gedachtengoed. Uit zijn onderzoek blijkt dat er welis-
waar immigranten waren die terughoudend stonden ten aanzien van
de hang naar materiéle voorspoed, maar dat ze bijna massaal de relatie
met de wildernis duidden als een gevecht. Ze stonden daarbij in een
lange christelijk-humanistische traditie die een scherp onderscheid
maakte tussen de door de mens bewerkte natuur en de ongeciviliseer-
de wildernis, die in de naam van de vooruitgang moest wijken voor
de mens.

Ook Marie Keulen laat zien dat christelijke noties over de natuur
sociale impact hadden. Haar artikel richt zich op pogingen van de
Evangelische Broedergemeente om in Suriname landbouwinternaten
te stichten. Al in het midden van de negentiende eecuw werd er geéx-
perimenteerd met het oprichten van een landbouwkolonie. Aan het
begin van de twintigste eeuw pleitte zendeling Siegfried Beck voor het
belangvan landbouwopvoedingvoor kinderen en jongvolwassenenin
de kolonie. In Suriname was sprake van veel werkloosheid met allerlei
maatschappelijke problemen als gevolg met betrekking tot gezond-
heid en huisvesting. De stadszending richtte zich met name op zorg
voor de Afro-Surinaamse jeugd. De ideeén van Beck reflecteerden
op deze situatie. Door arbeidsopvoeding werden Afro-Surinaamse
jongens gevormd tot koloniale burgers, die gewassen konden verbou-

02 Dam Onnekink.indd 10 @ 26-11-2025 13:40



INLEIDING 11

wen en de grond konden bewerken. Het civiliseren van burgers en
de natuur liep hier parallel: jongeren werden gekweekt tot burgers,
planten werden gekweekt tot voedzame gewassen. Het stichten van
landbouwinternaten paste in een breder cultureel project om mensen
in kolonién te ‘beschaven’.

Waar Marie Keulen een westelijke kolonie bestudeert, kijkt Rutger
Mauritz naar het oosten, naar Nederlands-Indié. Ook daar waren
zendelingen geinteresseerd in de relatie tussen de natuur en arbeid.
Terwijl Beck zijn ideeén in Suriname formuleerde, waren de echtpa-
ren Adriani-Gunningen Kruyt-Moulijn werkzaam op Celebes in het
cerste kwartaal van de twintigste eeuw. In hun geschriften toonden
ze een grote belangstelling voor de tradities, de adat, van de lokale
Toradjabevolking. Religie, cultuur en natuur waren onlosmakelijk
met clkaar verbonden, zodat de zendelingen zich realiseerden dat
ontwikkelingop het gebied van landbouw onvermijdelijk inbreuk zou
maken op deadaralsgeheel. Hun vroege vormvan plattelandszending
leidde tot aanbevelingen die door de koloniale overheid deels werden
overgenomen, onder andere de transformatie van droge naar natte
rijstbouw waardoor bossen beter geconserveerd konden worden. Hoe-
wel de zendelingen landbouw en natuur zeker niet als een focus van
hun zendingswerk beschouwden, onderkenden zij het belang daarvan
omdat het een centraal onderdeel was van het geloofssysteem van de
Toradja. Koloniale overheid en zendelingen werkten hier samen, met
dien verstande dat de zendelingen wel getracht hebben de ontwikke-
lingen af te remmen uit respect voor de lokale adaz. Uiteindelijk zou
het christelijk geloof echter juist de rituelen van de Toradja binnen-
dringen als gevolg van transformaties in de landbouw.

Met het artikel van Kristian Mennen en David Onnekink richten
we onze blik weer op continentaal Nederland. Zij onderzoeken de rol
van Nederlandse protestanten in de oprichting van natuurbescher-
mingsorganisaties (NBO’s). In de historiografic is sprake van een op-
merkelijke paradox. Er zijn nauwelijks christelijke NBO’sin Nederland
en vooral vanaf de jaren 1960 is de verhouding tussen kerken en NBO’s
verre van warm geweest. Uit onderzock van Mark Stoll blijkt echter
dat protestanten, en met name calvinisten, een cruciale rol hebben
gespeeld in de oprichting van NBO’s in de Verenigde Staten. Door
middel van een collectief biografisch onderzoek naar oprichters van
Nederlandse NBO’s kijken Mennen en Onnekink of dat ook in Neder-

02 Dam Onnekink.indd 11 @ 26-11-2025 13:40



12 PETER VAN DAM EN DAVID ONNEKINK

land het geval is geweest. Zij komen tot een gewogen antwoord op de
vraag of Nederlandse NBO’s protestantse wortels hebben. Met name
in de vroege fase (ca. 1850-1940) waren protestanten ruim vertegen-
woordigd als oprichters van NBO’s, maar na de Tweede Wereldoorlog
verwaterde hun aandeel. Opmerkelijk is echter dat in een tijd van
verzuiling die betrokkenheid zich niet vertaalde in organisaties met
een protestantse signatuur. Bovendien bleek dat oprichters, anders
dan in Amerika, afkomstig waren uit een waaier van denominaties.
Het waren wellicht de persoonlijke netwerken, meer dan de protes-
tantse signatuur, die de doorslag gaven. In die zin hadden Nederlandse
NBO’s wel protestantse wortels als het om netwerken ging, maar geen
protestantse signatuur op het gebied van ideeén en acties.

Het artikel van Rolf van der Woude laat een heel andere kant van
dat verhaal zien, die er echter niet haaks op staat. Van der Woude
bestudeert de geschiedenis van de protestantse Nederlandse Chris-
telijke Boeren- en Tuindersbond (CBTB) in het laatste kwart van de
twintigste eeuw. Anders dan bij de NBO’s was er hier wel uitdrukkelijk
sprakevan eenverzuilde, confessionele organisatie, maar vergelijkbaar
was dat christelijke visies op de natuur nauwelijks aan de oppervlakte
kwamen. Na de Tweede Wereldoorlog ontwikkelde de agrarische sec-
tor zich als motor van economisch groei in de Europese Economische
Gemeenschap. Vanaf de jaren 1970 maakten wetenschappers en mili-
euactivisten duidelijk dat die groei wel eens ten koste van het milieu
zou kunnen gaan. Voor de agrarische sector speelde vooral de mest-
problematiek een belangrijke rol in de milieuverontreiniging. Binnen
de cBTB was er zeker aandacht voor een christelijk perspectief op
natuurbehoud, geconcentreerd in het principe van het rentmeester-
schap. Maar Van der Woude laat zien dat dit geluid ondersneeuwde in
de historische ontwikkeling van de christelijk landbouworganisatie.
Dat lag deels aan de secularisatie, waardoor de verzuilde protestantse
organisatic haaridentiteitlietverwateren en uiteindelijk zouopgaanin
derTo. Daarnaastvoelden deleden van de cBTB zich vooral bedreigd,
klemgezet tussen milieuproblematiek en economische belangen. Het
is in die context dat de christelijke organisatie van boeren en tuinders
uiteindelijk geen duidelijk antwoord had op deze problematiek.

De bijna volstrekte afwezigheid van christelijk gedachtengoed in de
ontwikkeling van zowel natuurbeschermingsorganisaties aan de ene
kant en tuinders en boeren aan de andere kant is opmerkelijk in het

02 Dam Onnekink.indd 12 @ 26-11-2025 13:40



INLEIDING 13

licht van het artikel van Kees Tinga. Zijn onderzoek richt zich op de
respons van protestantse kerken in Nederland op de zich ontvouwen-
de milieucrisis die vanaf begin jaren 1970 hoog op de politicke agenda
kwam te staan. Juist vanuit kerkelijke hoek werd er wel een duide-
lijk protestants geluid geformuleerd: de milieucrisis was niet slechts
een economisch probleem, maar ook een theologisch probleem. Een
geheel Nieuwe Levensstijl was nodig, zoals de Raad van Kerken het
formuleerde als reactie op het rapport van de Club van Rome uit 1972.
In het kielzog van het vN-Brundtlandrapport over sustainable deve-
lopmentwerd in 1987 de werkgroep Kerk en Milieu opgericht en boog
het Conciliair Proces zich over de ‘heelheid van de schepping’. Na een
terugval in de jaren 1990 overspoelde een nieuwe golf van klimaatbe-
wustzijn christelijk Nederland in de jaren 2010, met bijvoorbeeld de
oprichting van Groene Kerken. Concluderend stelt Tinga dat er de
afgelopen vijftigjaar binnen kerken veel aandacht was voor milieu, zij
het met ups en downs. Het is echter de vraag of christelijk Nederland
van kleur is verschoten.

Niet alleen in de kerk en maar ook in de theologie kreeg de natuur
de afgelopen vijftigjaar aandacht, zoals blijkt uit het artikel van Hans
Burger. Waar kerken worstelden met de noodzaak om enerzijds een
visie te ontwikkelen en anderzijds praktische maatregelen te nemen,
konden de theologen onbekommerd bijdragen aan de ontwikkeling
van eco-theologie. De Nederlandse eco-theologie ontstond na een
prille proloog in 1960 in het begin van de jaren 1970, als reactie op
het rapport van de Club van Rome. Theologen lieten een kritisch ge-
luid horen ten aanzien van de verantwoordelijkheid en nalatigheid
van de mens, maar pleitten ook voor een andere theologie die rent-
meesterschap centraal stelde. Een nieuwe golf van eco-theologie vond
plaats rond de periode van het Conciliair Proces (ca. 1987-1992). Op-
vallend is dat eco-theologie uit verscheidene denominaties opkwam:
synodaal-gereformeerd, evangelisch en gereformeerd-vrijgemaake,
hervormd en Nederlands-gereformeerd. In die periode nam ook de
bezinning onder dogmatici en systematisch-theologen een vlucht,
maar, constateert Burger, de oogst rond de millenniumwisseling is
nog mager.

Gedeelde gronden

Vonden protestanten in Nederland in de omgang met het milieu

02 Dam Onnekink.indd 13 @ 26-11-2025 13:40



14 PETER VAN DAM EN DAVID ONNEKINK

inderdaad meer gedeelde gronden dan op veel andere terreinen? De
bijdragen over aan dit jaarboek tonen samengenomen twee grote
transformaties in de relatie tussen mens en milieu in het Nederlands
protestantisme. Ideaal en praktijk van domesticatie van de natuur
transformeerden de omgang met het milieu in de negentiende eeuw.
Een nieuw milieubewustzijn dat draaide om vervuiling en dreigende
uitputting van hulpbronnen deed dat nogmaals in de tweede helft
van de twintigste ecuw.

De cerste transformatie in de omgang met het milieu voltrok zich
in de negentiende eeuw. In de bestaande geschiedschrijvingkomt naar
voren dat vanaf het einde van de achttiende eeuw twee opvattingen
concurreerden. Naast het uitgangspunt dat de mens zich naar de god-
delijke orde van de natuur te schikken had, deed het idee opgeld dat
de mens de natuur completeerde door die naar zijn hand te zetten.”*
De bijdragen aan dit jaarboek laten zien hoe die tweede variant onder
Nederlandse protestanten in de loop van de negentiende eeuw vorm
kreeg, meer als een reeks praktijken dan als een uitgewerkt, vastom-
lijnd idee. Uit de geschiedenissen van migranten in Noord-Amerika,
het zendingswerk en de biddag voor gewas en arbeid spreekt een ge-
deeld streven naar het in cultuur brengen van het land.

Dit streven naar domesticatie was niet alleen op de natuurlijke
omgeving, maar evenzeer op mensen zelf gericht. Domesticatie van
de natuur was ook beschaving van de mens. In de koloniale context
kreegdit een extralading, omdat zendelingen en andere Nederlandse
migranten zichzelf beschouwden als de dragers van moreel superieure
kennis en daadkracht. Aanvankelijk achtten kolonisten zich op basis
daarvan gerechtigd om de inheemse bevolking te verdrijven. Aan het
einde van de negentiende eecuw kwam daar een tweede invulling bij.
Zendelingen en koloniale bestuurders achtten het hun plicht om hun
kennis en leefwijze met meer of minder dwang over te dragen.”

De notiedatde natuur een goddelijke orde vertegenwoordigde waar-
aande menszich diende te onderwerpen komt daarentegen nauwelijks
terug in de bijdragen. Het is aannemelijk dat deze wel voorkwam,
bijvoorbeeld in zondagse lofzangen op de schepping. Vermoedelijk
was ze ook een drijfveer voor veel van de protestanten die vanaf de
tweede helft van de negentiende eeuw als natuurbeschermers in touw
kwamen.

Kijken we naar de netwerken waarin protestanten hun betrokken-

02 Dam Onnekink.indd 14 @ 26-11-2025 13:40



INLEIDING 15

heid bij het milieu vormgaven, dan valt op dat protestanten steevast
betrokken waren bij initiatieven om de natuur te beschermen, maar
dat vrijwel nooit uitdrukkelijk vanuit hun confessionele achtergrond
deden. Ook bijandere vormen van betrokkenheid bij het milieu waren
eigen protestantse netwerken eerder de uitzondering dan de regel. Die
waren er wel in de (landbouw)zending en op het terrein van de agrari-
sche belangenbehartiging. Voorbij de organisaties die in de artikelen
aan bod komen, valt ook te denken aan scouting en plattelandsorga-
nisaties voor vrouwen en jongeren.

Een tweede transformatie in de omgang met het milieu onder Ne-
derlandse protestanten kreeg vanaf de jaren 1960 gestalte. Kerkelijke
initiatieven en individuele theologen reageerden op de zorgen over
vervuiling en de uitputting van natuurlijke hulpbronnen. In plaats
van een bedreiging die bedwongen moest worden, zagen zij het mi-
lieu als een omgeving die menselijke zorg behoefde of zoveel moge-
lijk in ere gehouden moest worden. Opnieuw speelden praktijken
een belangrijkere rol in het vormgeven van deze relatie dan ideeén
en confessioneel gekleurde netwerken. Arbeid was het draaipunt van
de ethick van domesticatie. In het nieuwe milieubewustzijn stonden
matiging en zorgzaamheid centraal. Initiatieven als Nieuwe Levens-
stijl, het Conciliair Proces en Kerk en Milieu waren bovendien een
belangrijke schakel tussen bewegingen die zich inzetten voor sociale
doelen en milieubeweging — juist deze verbinding was typerend voor
veel initiatieven die vanuit de kerken kwamen.™#

Het nieuwe milieubewustzijn concurreerde met de oudere varian-
ten, maar verving ze niet. Uit de geschiedenis van de bid- en dankda-
gen komt bijvoorbeeld duidelijk naar voren dat domesticatie, vooral
ook door middel van landbouw, een cruciale rol bleef spelen in de
manier waarop protestanten hun relatie tot het milieu vormgaven.

Concluderend kunnen we vaststellen dat protestanten vooral ge-
deelde gronden metanderen vonden in de omgang met het milieu. Bei-
de transformaties waren immers niet voorbehouden aan protestanten.
De ideeén in protestantse kringen ontwikkelden zich in lijn met wat
we ook uit andere kringen kennen. Maar wellicht kan toekomstig on-
derzock naar de invulling van specificke Bijbelse begrippen als schep-
ping naast breder gangbare begrippen als natuur, milieu en klimaat
een meer eigen invulling aan het licht brengen. En in hoeverre gingen
protestanten mee met de veranderende opvattingen over hoe mensen

02 Dam Onnekink.indd 15 @ 26-11-2025 13:40



Hebben christenen een bijzondere verantwoor-
delijkheid voor het milieu? Door de eeuwen heen
worstelen Nederlandse protestanten met hun
relatie tot de wereld om hen heen. Van landbouw
tot klimaatactivisme en van kolonie tot de eigen
achtertuin: dit boek brengt in kaart welke verant-
woordelijkheid protestanten voor het milieu voel-
den. Waren ze pioniers of volgers? Kozen ze voor
eigen organisaties of zochten zij juist ‘gedeelde
gronden’ met anderen? Door ideeén, netwerken
en praktijken te onderzoeken, toont deze bundel
de verrassende complexiteit van de protestantse
betrokkenheid bij het milieu.

Van de biddag voor gewas en arbeid tot acties
tegen milieuvervuiling — een even afwisselend als
relevant verhaal over religie, natuur en de zoek-
tocht naar een duurzame leefwijze.

NUR 694
ISBN 978 90 435 4468

UITGEVERS | UTRECHT
9"789043"54468

‘ >‘/< KolkBeelkencentrum.nl
N\
9





