
PETER VAN DAM EN DAVID ONNEKINK (RED.)

Hebben christenen een bĳzondere verantwoor-
delĳkheid voor het milieu? Door de eeuwen heen 
worstelen Nederlandse protestanten met hun 
relatie tot de wereld om hen heen. Van landbouw 
tot klimaatactivisme en van kolonie tot de eigen 
achtertuin: dit boek brengt in kaart welke verant-
woordelĳkheid protestanten voor het milieu voel-
den. Waren ze pioniers of volgers? Kozen ze voor 
eigen organisaties of zochten zĳ juist ‘gedeelde 
gronden’ met anderen? Door ideeën, netwerken 
en praktĳken te onderzoeken, toont deze bundel 
de verrassende complexiteit van de protestantse 
betrokkenheid bĳ het milieu.
Van de biddag voor gewas en arbeid tot acties 
tegen milieuvervuiling – een even afwisselend als 
relevant verhaal over religie, natuur en de zoek-
tocht naar een duurzame leefwĳze.

Peter van Dam is hoogleraar Nederlandse geschiedenis 
aan de Universiteit van Amsterdam. 
David Onnekink is universitair hoofddocent geschie-
denis van internationale betrekkingen aan de Univer-
siteit Utrecht en bĳ zonder hoogleraar op de Martine 
Vonk Leerstoel voor Christelĳk Ecologisch Denken aan 
de Theologische Universiteit Utrecht.

9 789043 544689 >

NUR 694
ISBN 978 90 435 4468 9

BOgedeeldegronden(def).indd   1BOgedeeldegronden(def).indd   1 02-12-2025   09:5202-12-2025   09:52



5titel

Peter van Dam en David Onnekink
	 Inleiding: Protestantisme en milieu in Nederland sinds 1800	 7

Tom-Eric Krijger
	 Van het oog op de Schepper naar oog voor de schepping.
		  De geschiedenis van de Nederlandse bid- en dankdagen 
		  voor gewas en arbeid	 19

Jan J. Boersema
	 ‘Calvinisme, vrijheid, vooruitgang’. 
		  Negentiende-eeuwse Nederlandse immigranten 
		  en de wildernis	 50

Marie Keulen
	 Kinderen kweken: landbouwopvoeding in de zending 
	 van de Evangelische Broedergemeente in Suriname	 69

Rutger Mauritz
	 Adat en ecosysteem in het kader van de zending. 
		  Het zendingswerk van de echtparen Adriani-Gunning 
		  en Kruyt-Moulijn op Celebes (1892-1932)	 91

Kristian Mennen en David Onnekink
	 Protestantse wortels van Nederlandse natuurbescherming	 111

Inhoud

00 Voorwerk.indd   500 Voorwerk.indd   5 01-12-2025   20:4801-12-2025   20:48



6 auteur

Rolf van der Woude
	 Rentmeesters of rekenmeesters. 
		  De Nederlandse Christelijke Boeren- en Tuindersbond 
		  en de milieu- en mestproblematiek (1970-1995)	 143

Kees Tinga
	 De kerk wordt wakker – en verschiet van kleur? 
		  Groene initiatieven van Nederlandse kerken	 163

Hans Burger
	 Aandacht voor de ecologische crisis in de Nederlandse 
	 protestantse theologie tussen 1960 en 2000	 185

Personalia van de auteurs	 211

00 Voorwerk.indd   600 Voorwerk.indd   6 01-12-2025   20:4801-12-2025   20:48



7inleiding

Inleiding: Protestantisme en milieu in 
Nederland sinds 1800

Peter van Dam en David Onnekink

Hebben christenen een bijzondere verantwoordelijkheid voor het mi-
lieu? De Raad van Kerken vond in 1974 van wel. De leden van de Raad 
waren duidelijk onder de indruk van de waarschuwingen voor de toe-
nemende vervuiling en dreigende grondstoftekorten.1 Juist christenen 
hadden volgens hen de verantwoordelijkheid om zorgzaam met de 
aarde om te gaan om haar ook voor toekomstige generaties leefbaar te 
houden. Niets minder dan een ‘nieuwe levensstijl’ was nodig. De Raad 
van Kerken suggereerde onder meer een terugkeer naar een wekelijkse 
vastendag om het eigen consumptiegedrag te matigen.2 Het was een 
opvallende oproep, want tot dan toe hadden kerken geen prominente 
rol gespeeld in de natuurbeschermings- en milieubeweging.
 Hoe past dit initiatief van de Raad van Kerken in een langere ge-
schiedenis van christendom en milieu? Gaan christenen anders met 
het milieu om dan anderen? De relatie tussen religie en milieu staat 
de afgelopen jaren volop ter discussie. Religieuze gemeenschappen 
bezinnen zich op de vraag welke verantwoordelijkheid ze voor zichzelf 
zien in de klimaatcrisis. De bekende Indiase auteur Amitav Ghosh 
stelde dat hij meer hoop put uit de pauselijke encycliek Laudato si’ 
en de gedachte dat religieuze groeperingen in actie zouden kunnen 
komen voor het klimaat dan uit internationale politieke afspraken 
als het Akkoord van Parijs.3 Nieuwe studies laten zien dat religie het 
mogelijk maakt om rondom initiatieven die duurzaamheid bevorde-
ren mensen te bereiken die normaalgesproken het milieu niet hoog 
op de agenda hebben staan.4

 Ook historici dragen bij aan deze bezinning door te onderzoeken 
in welke mate religieuze opvattingen de relatie tussen mensen en mi-
lieu beïnvloedden. Tot voor kort besteedden milieuhistorici weinig 

02 Dam Onnekink.indd   702 Dam Onnekink.indd   7 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



8 peter van dam en david onnekink

aandacht aan religie. Wel wezen ideeënhistorici op het belang van 
religieuze denkbeelden, bijvoorbeeld voor opvattingen over de ‘ladder 
van de natuur’ en de plaats van de mens ten opzichte van de schepping.5 
Het belang van religie zochten ze met name in de periode voor de 
negentiende eeuw. Volgens gangbare opvattingen over modernisering 
bestond voor de negentiende eeuw een meer vanzelfsprekende band 
tussen religieuze denkbeelden en maatschappelijke structuren dan 
in het moderne, seculiere tijdperk.6 Religie vormde het fundament 
van breed gedeelde mentaliteiten. Op basis van dat uitgangspunt was 
het mogelijk om te speculeren over het christendom als een antropo-
centrische godsdienst, die over het algemeen vijandig zou staan ten 
opzichte van de natuur.7 Die indruk werd ook geschraagd door het 
feit dat veel critici van de manier waarop mensen in het Westen met 
de natuur omgingen vanaf de negentiende eeuw zich vaak beriepen 
zich op alternatieve religieuze tradities zoals het boeddhisme.
 De afgelopen jaren is dit perspectief geleidelijk ondergraven. Zo 
constateerde milieuhistoricus Joachim Radkau dat ‘voormoderne’ 
samenlevingen veel minder doordrongen waren van religie dan een 
focus op cultuur suggereert.8 Bovendien kwam er meer aandacht voor 
de uiteenlopende opvattingen over de relatie tussen mens en natuur 
binnen religieuze gemeenschappen voor en na 1800. Zo veronderstelt 
historicus Mark Stoll dat confessionele achtergronden en netwerken 
een belangrijke rol speelden bij de opkomst van natuurbescherming 
en milieuactivisme in de Verenigde Staten.9 Recente onderzoeken 
naar de geschiedenis van natuurbescherming en milieubewustzijn in 
Nederland laten zien dat mensen met een religieuze achtergrond ook 
hier nauw betrokken waren bij dergelijke initiatieven. Opvallend is 
daarbij dat de netwerken van natuurbeschermers en milieuactivisten 
nauwelijks onder een afzonderlijke confessionele of christelijke vlag 
georganiseerd waren.10 Eveneens valt op dat kerkelijke groepen een 
belangrijke rol speelden bij het agenderen van mondiale ongelijkheid, 
maar in hun woordkeuze op het gebied van het milieu vooral bredere 
trends volgden.11 Een eigen protestantse omgang met het milieu in 
Nederland komt in de bestaande literatuur niet naar voren.
 Dit jaarboek gaat na hoe specifieke religieuze overtuigingen tot 
een eigen omgang met het milieu leidden, voorbij generaliserende 
aannames over de relatie tussen christendom en milieu. Protestanten 
richtten in de loop van de negentiende en twintigste eeuw voor een 

02 Dam Onnekink.indd   802 Dam Onnekink.indd   8 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



9inleiding

keur aan onderwerpen ‚eigen‘ organisaties op, maar op het gebied van 
natuur, milieu en klimaat sloten ze vooral aan bij bestaande initiatie-
ven. Vonden protestanten rondom ecologische thema‘s makkelijker 
‘gedeelde gronden’ met anderen dan bij veel andere maatschappelijke 
kwesties? Door deze vraag kritisch tegen het licht te houden krijgen 
we beter zicht op de omgang van protestanten met milieukwesties. 
Waren er thema’s waar een herkenbaar eigen geluid te horen was? En 
vertaalde zich dat ook naar concrete acties?
 Om dit in kaart te brengen onderzoeken de artikelen in deze bundel 
de rol van protestantse tradities op drie terreinen. Allereerst het ter-
rein van ideeën. Hoe dachten protestantse groepen in Nederland over 
natuur, milieu en klimaat? Verschilden hun ideeën aanmerkelijk van 
die van anderen? In de tweede plaats brengen de auteurs in dit jaarboek 
verschillende netwerken in kaart. Op welke manier werkten ideeën 
door in de manier waarop protestanten hun zorgen over ecologische 
thema‘s vertaalden naar de organisaties en personen waar ze op dit 
terrein mee samenwerkten? Kozen protestanten voor samenwerking 
met specifieke groepen die aansloten bij hun eigen opvattingen, of 
sloegen ze bruggen naar groepen met andere achtergronden? Ten slot-
te onderzoeken de auteurs ook de praktische invulling van de relatie 
met het milieu. Op welke manieren handelden protestanten in relatie 
tot het milieu? Zijn er op uiteenlopende terreinen als landbouw, de 
inrichting van het landschap, milieuvriendelijke consumptie en zor-
gen over vervuiling en klimaatverandering specifieke manieren van 
handelen onder protestanten te zien?

Artikelen
De omgang van Nederlandse protestantse kerken met de natuur is 
verankerd in de bid- en dankdagen, sinds eeuwen een vast onderdeel 
van het kerkelijk jaar. Die historische continuïteit is gezien de funda-
mentele ontwikkelingen in de moderne landbouw en de zich ontwik-
kelende secularisatie opmerkelijk. Uit het onderzoek van Tom-Eric de 
Krijger blijkt dat de bid- en dankdagen, ingezet in de vroegmoderne 
tijd, vanaf de negentiende eeuw een ongewis bestaan leidden maar zich 
opmerkelijk adaptief toonden. Praktische bezwaren en een tanend 
geloof in de Voorzienigheid als gevolg van de opkomst van moderne 
landbouw leidden tot periodieke roepen tot afschaffing. Daarentegen 
klonken er ook regelmatig stemmen tot aanpassing en veranderde de 

02 Dam Onnekink.indd   902 Dam Onnekink.indd   9 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



10 peter van dam en david onnekink

betekenis van de dagen, met minder focus op de oogst en toenemende 
aandacht voor het belang van arbeid, sociale onrechtvaardigheid, de 
noden van mensen in het mondiale Zuiden en de zich ontvouwende 
klimaatcrisis. Om die reden, constateert Krijger, zijn de bid- en dank-
dagen als gevolg van ontwikkelingen in de wetenschap, maatschappij 
en theologie niet verdwenen maar voortdurend heruitgevonden.
 Dat de protestantse omgang met de natuur zich niet beperkte tot 
rituelen binnen de kerk maar ook praktische impact had op de leef-
omgeving blijkt uit het artikel van Jan Boersema. In de negentiende 
eeuw emigreerden Nederlandse Afgescheidenen naar Amerika, waar 
ze veelal hun eigen nederzettingen stichtten, met eigen kerken en 
scholen. Het was een tijdperk van ongebreideld optimisme en een 
onwrikbaar geloof in het principe van vooruitgang, die materialiseer-
de in de vorm van steden en spoorwegen. Onderdeel van deze voor-
uitgang was het bedwingen van de wildernis, die ook op grote schaal 
verdween onder het geweld van de bijlen van houthakkers. Boersema 
merkt op dat die visie op vooruitgang intiem verbonden was met het 
calvinistisch gedachtengoed. Uit zijn onderzoek blijkt dat er welis-
waar immigranten waren die terughoudend stonden ten aanzien van 
de hang naar materiële voorspoed, maar dat ze bijna massaal de relatie 
met de wildernis duidden als een gevecht. Ze stonden daarbij in een 
lange christelijk-humanistische traditie die een scherp onderscheid 
maakte tussen de door de mens bewerkte natuur en de ongeciviliseer-
de wildernis, die in de naam van de vooruitgang moest wijken voor 
de mens.
 Ook Marie Keulen laat zien dat christelijke noties over de natuur 
sociale impact hadden. Haar artikel richt zich op pogingen van de 
Evangelische Broedergemeente om in Suriname landbouwinternaten 
te stichten. Al in het midden van de negentiende eeuw werd er geëx-
perimenteerd met het oprichten van een landbouwkolonie. Aan het 
begin van de twintigste eeuw pleitte zendeling Siegfried Beck voor het 
belang van landbouwopvoeding voor kinderen en jongvolwassenen in 
de kolonie. In Suriname was sprake van veel werkloosheid met allerlei 
maatschappelijke problemen als gevolg met betrekking tot gezond-
heid en huisvesting. De stadszending richtte zich met name op zorg 
voor de Afro-Surinaamse jeugd. De ideeën van Beck reflecteerden 
op deze situatie. Door arbeidsopvoeding werden Afro-Surinaamse 
jongens gevormd tot koloniale burgers, die gewassen konden verbou-

02 Dam Onnekink.indd   1002 Dam Onnekink.indd   10 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



11inleiding

wen en de grond konden bewerken. Het civiliseren van burgers en 
de natuur liep hier parallel: jongeren werden gekweekt tot burgers, 
planten werden gekweekt tot voedzame gewassen. Het stichten van 
landbouwinternaten paste in een breder cultureel project om mensen 
in koloniën te ‘beschaven’.
 Waar Marie Keulen een westelijke kolonie bestudeert, kijkt Rutger 
Mauritz naar het oosten, naar Nederlands-Indië. Ook daar waren 
zendelingen geïnteresseerd in de relatie tussen de natuur en arbeid. 
Terwijl Beck zijn ideeën in Suriname formuleerde, waren de echtpa-
ren Adriani-Gunning en Kruyt-Moulijn werkzaam op Celebes in het 
eerste kwartaal van de twintigste eeuw. In hun geschriften toonden 
ze een grote belangstelling voor de tradities, de adat, van de lokale 
Toradjabevolking. Religie, cultuur en natuur waren onlosmakelijk 
met elkaar verbonden, zodat de zendelingen zich realiseerden dat 
ontwikkeling op het gebied van landbouw onvermijdelijk inbreuk zou 
maken op de adat als geheel. Hun vroege vorm van plattelandszending 
leidde tot aanbevelingen die door de koloniale overheid deels werden 
overgenomen, onder andere de transformatie van droge naar natte 
rijstbouw waardoor bossen beter geconserveerd konden worden. Hoe-
wel de zendelingen landbouw en natuur zeker niet als een focus van 
hun zendingswerk beschouwden, onderkenden zij het belang daarvan 
omdat het een centraal onderdeel was van het geloofssysteem van de 
Toradja. Koloniale overheid en zendelingen werkten hier samen, met 
dien verstande dat de zendelingen wel getracht hebben de ontwikke-
lingen af te remmen uit respect voor de lokale adat. Uiteindelijk zou 
het christelijk geloof echter juist de rituelen van de Toradja binnen-
dringen als gevolg van transformaties in de landbouw.
 Met het artikel van Kristian Mennen en David Onnekink richten 
we onze blik weer op continentaal Nederland. Zij onderzoeken de rol 
van Nederlandse protestanten in de oprichting van natuurbescher-
mingsorganisaties (nbo’s). In de historiografie is sprake van een op-
merkelijke paradox. Er zijn nauwelijks christelijke nbo’s in Nederland 
en vooral vanaf de jaren 1960 is de verhouding tussen kerken en nbo’s 
verre van warm geweest. Uit onderzoek van Mark Stoll blijkt echter 
dat protestanten, en met name calvinisten, een cruciale rol hebben 
gespeeld in de oprichting van nbo’s in de Verenigde Staten. Door 
middel van een collectief biografisch onderzoek naar oprichters van 
Nederlandse nbo’s kijken Mennen en Onnekink of dat ook in Neder-

02 Dam Onnekink.indd   1102 Dam Onnekink.indd   11 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



12 peter van dam en david onnekink

land het geval is geweest. Zij komen tot een gewogen antwoord op de 
vraag of Nederlandse nbo’s protestantse wortels hebben. Met name 
in de vroege fase (ca. 1850-1940) waren protestanten ruim vertegen-
woordigd als oprichters van nbo’s, maar na de Tweede Wereldoorlog 
verwaterde hun aandeel. Opmerkelijk is echter dat in een tijd van 
verzuiling die betrokkenheid zich niet vertaalde in organisaties met 
een protestantse signatuur. Bovendien bleek dat oprichters, anders 
dan in Amerika, afkomstig waren uit een waaier van denominaties. 
Het waren wellicht de persoonlijke netwerken, meer dan de protes-
tantse signatuur, die de doorslag gaven. In die zin hadden Nederlandse 
nbo’s wel protestantse wortels als het om netwerken ging, maar geen 
protestantse signatuur op het gebied van ideeën en acties.
 Het artikel van Rolf van der Woude laat een heel andere kant van 
dat verhaal zien, die er echter niet haaks op staat. Van der Woude 
bestudeert de geschiedenis van de protestantse Nederlandse Chris-
telijke Boeren- en Tuindersbond (cbtb) in het laatste kwart van de 
twintigste eeuw. Anders dan bij de nbo’s was er hier wel uitdrukkelijk 
sprake van een verzuilde, confessionele organisatie, maar vergelijkbaar 
was dat christelijke visies op de natuur nauwelijks aan de oppervlakte 
kwamen. Na de Tweede Wereldoorlog ontwikkelde de agrarische sec-
tor zich als motor van economisch groei in de Europese Economische 
Gemeenschap. Vanaf de jaren 1970 maakten wetenschappers en mili-
euactivisten duidelijk dat die groei wel eens ten koste van het milieu 
zou kunnen gaan. Voor de agrarische sector speelde vooral de mest-
problematiek een belangrijke rol in de milieuverontreiniging. Binnen 
de cbtb was er zeker aandacht voor een christelijk perspectief op 
natuurbehoud, geconcentreerd in het principe van het rentmeester-
schap. Maar Van der Woude laat zien dat dit geluid ondersneeuwde in 
de historische ontwikkeling van de christelijk landbouworganisatie. 
Dat lag deels aan de secularisatie, waardoor de verzuilde protestantse 
organisatie haar identiteit liet verwateren en uiteindelijk zou opgaan in 
de lto. Daarnaast voelden de leden van de cbtb zich vooral bedreigd, 
klemgezet tussen milieuproblematiek en economische belangen. Het 
is in die context dat de christelijke organisatie van boeren en tuinders 
uiteindelijk geen duidelijk antwoord had op deze problematiek.
 De bijna volstrekte afwezigheid van christelijk gedachtengoed in de 
ontwikkeling van zowel natuurbeschermingsorganisaties aan de ene 
kant en tuinders en boeren aan de andere kant is opmerkelijk in het 

02 Dam Onnekink.indd   1202 Dam Onnekink.indd   12 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



13inleiding

licht van het artikel van Kees Tinga. Zijn onderzoek richt zich op de 
respons van protestantse kerken in Nederland op de zich ontvouwen-
de milieucrisis die vanaf begin jaren 1970 hoog op de politieke agenda 
kwam te staan. Juist vanuit kerkelijke hoek werd er wel een duide-
lijk protestants geluid geformuleerd: de milieucrisis was niet slechts 
een economisch probleem, maar ook een theologisch probleem. Een 
geheel Nieuwe Levensstijl was nodig, zoals de Raad van Kerken het 
formuleerde als reactie op het rapport van de Club van Rome uit 1972. 
In het kielzog van het vn-Brundtlandrapport over sustainable deve-
lopment werd in 1987 de werkgroep Kerk en Milieu opgericht en boog 
het Conciliair Proces zich over de ‘heelheid van de schepping’. Na een 
terugval in de jaren 1990 overspoelde een nieuwe golf van klimaatbe-
wustzijn christelijk Nederland in de jaren 2010, met bijvoorbeeld de 
oprichting van Groene Kerken. Concluderend stelt Tinga dat er de 
afgelopen vijftig jaar binnen kerken veel aandacht was voor milieu, zij 
het met ups en downs. Het is echter de vraag of christelijk Nederland 
van kleur is verschoten.
 Niet alleen in de kerk en maar ook in de theologie kreeg de natuur 
de afgelopen vijftig jaar aandacht, zoals blijkt uit het artikel van Hans 
Burger. Waar kerken worstelden met de noodzaak om enerzijds een 
visie te ontwikkelen en anderzijds praktische maatregelen te nemen, 
konden de theologen onbekommerd bijdragen aan de ontwikkeling 
van eco-theologie. De Nederlandse eco-theologie ontstond na een 
prille proloog in 1960 in het begin van de jaren 1970, als reactie op 
het rapport van de Club van Rome. Theologen lieten een kritisch ge-
luid horen ten aanzien van de verantwoordelijkheid en nalatigheid 
van de mens, maar pleitten ook voor een andere theologie die rent-
meesterschap centraal stelde. Een nieuwe golf van eco-theologie vond 
plaats rond de periode van het Conciliair Proces (ca. 1987-1992). Op-
vallend is dat eco-theologie uit verscheidene denominaties opkwam: 
synodaal-gereformeerd, evangelisch en gereformeerd-vrijgemaakt, 
hervormd en Nederlands-gereformeerd. In die periode nam ook de 
bezinning onder dogmatici en systematisch-theologen een vlucht, 
maar, constateert Burger, de oogst rond de millenniumwisseling is 
nog mager.

Gedeelde gronden
Vonden protestanten in Nederland in de omgang met het milieu 

02 Dam Onnekink.indd   1302 Dam Onnekink.indd   13 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



14 peter van dam en david onnekink

inderdaad meer gedeelde gronden dan op veel andere terreinen? De 
bijdragen over aan dit jaarboek tonen samengenomen twee grote 
transformaties in de relatie tussen mens en milieu in het Nederlands 
protestantisme. Ideaal en praktijk van domesticatie van de natuur 
transformeerden de omgang met het milieu in de negentiende eeuw. 
Een nieuw milieubewustzijn dat draaide om vervuiling en dreigende 
uitputting van hulpbronnen deed dat nogmaals in de tweede helft 
van de twintigste eeuw.
 De eerste transformatie in de omgang met het milieu voltrok zich 
in de negentiende eeuw. In de bestaande geschiedschrijving komt naar 
voren dat vanaf het einde van de achttiende eeuw twee opvattingen 
concurreerden. Naast het uitgangspunt dat de mens zich naar de god-
delijke orde van de natuur te schikken had, deed het idee opgeld dat 
de mens de natuur completeerde door die naar zijn hand te zetten.12 
De bijdragen aan dit jaarboek laten zien hoe die tweede variant onder 
Nederlandse protestanten in de loop van de negentiende eeuw vorm 
kreeg, meer als een reeks praktijken dan als een uitgewerkt, vastom-
lijnd idee. Uit de geschiedenissen van migranten in Noord-Amerika, 
het zendingswerk en de biddag voor gewas en arbeid spreekt een ge-
deeld streven naar het in cultuur brengen van het land.
 Dit streven naar domesticatie was niet alleen op de natuurlijke 
omgeving, maar evenzeer op mensen zelf gericht. Domesticatie van 
de natuur was ook beschaving van de mens. In de koloniale context 
kreeg dit een extra lading, omdat zendelingen en andere Nederlandse 
migranten zichzelf beschouwden als de dragers van moreel superieure 
kennis en daadkracht. Aanvankelijk achtten kolonisten zich op basis 
daarvan gerechtigd om de inheemse bevolking te verdrijven. Aan het 
einde van de negentiende eeuw kwam daar een tweede invulling bij. 
Zendelingen en koloniale bestuurders achtten het hun plicht om hun 
kennis en leefwijze met meer of minder dwang over te dragen.13

 De notie dat de natuur een goddelijke orde vertegenwoordigde waar-
aan de mens zich diende te onderwerpen komt daarentegen nauwelijks 
terug in de bijdragen. Het is aannemelijk dat deze wel voorkwam, 
bijvoorbeeld in zondagse lofzangen op de schepping. Vermoedelijk 
was ze ook een drijfveer voor veel van de protestanten die vanaf de 
tweede helft van de negentiende eeuw als natuurbeschermers in touw 
kwamen.
 Kijken we naar de netwerken waarin protestanten hun betrokken-

02 Dam Onnekink.indd   1402 Dam Onnekink.indd   14 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



15inleiding

heid bij het milieu vormgaven, dan valt op dat protestanten steevast 
betrokken waren bij initiatieven om de natuur te beschermen, maar 
dat vrijwel nooit uitdrukkelijk vanuit hun confessionele achtergrond 
deden. Ook bij andere vormen van betrokkenheid bij het milieu waren 
eigen protestantse netwerken eerder de uitzondering dan de regel. Die 
waren er wel in de (landbouw)zending en op het terrein van de agrari-
sche belangenbehartiging. Voorbij de organisaties die in de artikelen 
aan bod komen, valt ook te denken aan scouting en plattelandsorga-
nisaties voor vrouwen en jongeren.
 Een tweede transformatie in de omgang met het milieu onder Ne-
derlandse protestanten kreeg vanaf de jaren 1960 gestalte. Kerkelijke 
initiatieven en individuele theologen reageerden op de zorgen over 
vervuiling en de uitputting van natuurlijke hulpbronnen. In plaats 
van een bedreiging die bedwongen moest worden, zagen zij het mi-
lieu als een omgeving die menselijke zorg behoefde of zoveel moge-
lijk in ere gehouden moest worden. Opnieuw speelden praktijken 
een belangrijkere rol in het vormgeven van deze relatie dan ideeën 
en confessioneel gekleurde netwerken. Arbeid was het draaipunt van 
de ethiek van domesticatie. In het nieuwe milieubewustzijn stonden 
matiging en zorgzaamheid centraal. Initiatieven als Nieuwe Levens-
stijl, het Conciliair Proces en Kerk en Milieu waren bovendien een 
belangrijke schakel tussen bewegingen die zich inzetten voor sociale 
doelen en milieubeweging – juist deze verbinding was typerend voor 
veel initiatieven die vanuit de kerken kwamen.14

 Het nieuwe milieubewustzijn concurreerde met de oudere varian-
ten, maar verving ze niet. Uit de geschiedenis van de bid- en dankda-
gen komt bijvoorbeeld duidelijk naar voren dat domesticatie, vooral 
ook door middel van landbouw, een cruciale rol bleef spelen in de 
manier waarop protestanten hun relatie tot het milieu vormgaven.
 Concluderend kunnen we vaststellen dat protestanten vooral ge-
deelde gronden met anderen vonden in de omgang met het milieu. Bei-
de transformaties waren immers niet voorbehouden aan protestanten. 
De ideeën in protestantse kringen ontwikkelden zich in lijn met wat 
we ook uit andere kringen kennen. Maar wellicht kan toekomstig on-
derzoek naar de invulling van specifieke Bijbelse begrippen als schep-
ping naast breder gangbare begrippen als natuur, milieu en klimaat 
een meer eigen invulling aan het licht brengen. En in hoeverre gingen 
protestanten mee met de veranderende opvattingen over hoe mensen 

02 Dam Onnekink.indd   1502 Dam Onnekink.indd   15 26-11-2025   13:4026-11-2025   13:40



PETER VAN DAM EN DAVID ONNEKINK (RED.)

Hebben christenen een bĳzondere verantwoor-
delĳkheid voor het milieu? Door de eeuwen heen 
worstelen Nederlandse protestanten met hun 
relatie tot de wereld om hen heen. Van landbouw 
tot klimaatactivisme en van kolonie tot de eigen 
achtertuin: dit boek brengt in kaart welke verant-
woordelĳkheid protestanten voor het milieu voel-
den. Waren ze pioniers of volgers? Kozen ze voor 
eigen organisaties of zochten zĳ juist ‘gedeelde 
gronden’ met anderen? Door ideeën, netwerken 
en praktĳken te onderzoeken, toont deze bundel 
de verrassende complexiteit van de protestantse 
betrokkenheid bĳ het milieu.
Van de biddag voor gewas en arbeid tot acties 
tegen milieuvervuiling – een even afwisselend als 
relevant verhaal over religie, natuur en de zoek-
tocht naar een duurzame leefwĳze.

Peter van Dam is hoogleraar Nederlandse geschiedenis 
aan de Universiteit van Amsterdam. 
David Onnekink is universitair hoofddocent geschie-
denis van internationale betrekkingen aan de Univer-
siteit Utrecht en bĳ zonder hoogleraar op de Martine 
Vonk Leerstoel voor Christelĳk Ecologisch Denken aan 
de Theologische Universiteit Utrecht.

9 789043 544689 >

NUR 694
ISBN 978 90 435 4468 9

BOgedeeldegronden(def).indd   1BOgedeeldegronden(def).indd   1 02-12-2025   09:5202-12-2025   09:52




