
 
 

 
 
 
 

Ronald van Raak 
 
 
 Geen land    van grote    woorden  
 
 
1 0  e e u w e n   
 
f i l o s o f i e   
 
i n  n e d e r l a n d 

 
  
 
 
 
 

 
Boom 



 
 
 

 
 
 

Inhoud 
 
 
 
inleiding  9  
 
1 |  filosoferen in parijs   17 
De gestolen kennis  18 
Het licht van Siger  23 
De ezel van Buridanus  28 
 
2 |  navolgen van christus  35 
De Moderne Devotie  36 
Een tijdloze bestseller  41 
Noordelijk humanisme  46 
 
3 |  de moraal van erasmus  53 
Nieuwe instrumenten  54 
Over de vrije wil  59 
Over de tolerantie  64 
 
4 |  de ware vrijheid  71 
Het land van De Groot  72 
Descartes: ommekeer  77 
De nieuwe filosofie  82 
 
 



5 |  de zonde van spinoza  89 
De God van Spinoza  90 
De kring van Spinoza  95 
De angst voor Spinoza  100 
 
6 |  newton in de polder  107 
De fysicotheologie  108 
Newtoniaanse wijsbegeerte  113 
Verlichting in Nederland  118 
 
7 |  filosofie en de politiek  125 
Filosofie voor Nederland  126 
De academische filosofie  131 
De geest van Spinoza  136 
 
8 |  wijsbegeerte of wetenschap  143 
Tekenen van de tijd  144 
Op zoek naar eenheid  149 
De signifische beweging  154 
 
9 |  politiek en de filosofie  161 
De christelijke filosofie  162 
Opvoeding in democratie  167  
De schaduw van de politiek  172 
 
ten slotte  179 
 
verwijzingen  189 
literatuur  209 
illustraties  225 
personenregister  227 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mensen worden niet geboren, maar gevormd. 
 
desiderius erasmus 

 



 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Inleiding 

 
 
 
Mensen filosoferen – en dat hebben we altijd gedaan. Andere 
diersoorten denken eveneens, maar wij zijn de enige soort die 
gedachten vastlegt en met anderen deelt. Ons bewustzijn is 
gebonden aan de omgeving waarin we leven; dat geldt voor 
mensen evengoed als voor andere dieren. Tegelijk beseffen wij 
dat we de wereld op een bepaalde manier ervaren: we kunnen 
ons ‘buiten’ die omgeving denken – en met onszelf meekijken, 
meende de Duitse filosoof Helmuth Plessner. Deze reflexiviteit 
stelt ons in staat om na te denken over onze positie tegenover 
anderen en onszelf in te leven in een ander. Dit kan ons bang 
maken voor de toekomst (door angstaanjagende verhalen), of 
juist helpen om zaken te relativeren (met humor en ironie). 
Helmuth Plessner beschreef dit beeld van de mens in 1928, in 
Die Stufen des Organischen und der Mensch. Hij deed dit aan 
de universiteit in Keulen. Na de machtsovername in 1933 door 
de nazi’s werd de half-joodse Plessner het lesgeven onmogelijk 
gemaakt en vluchtte hij naar Groningen. Hier verbaasde hij 
zich over het academische klimaat, dat naar zijn idee zoveel 
koeler en kleurlozer was dan hij gewend was. Na de oorlog 

[ 9 ]



bleef hij in Groningen, in afwachting van de ontwikkelingen 
in Duitsland. 
     Begin jaren vijftig besloot Plessner alsnog terug te keren. 
Om zijn verblijf hier af te sluiten hield hij een afscheidsrede, 
getiteld ‘Nederland en de wijsbegeerte’ (1952). In die lezing 
bleek hoe gedurende zijn verblijf de waardering voor de filosofie 
in ons land was veranderd. Eerst deelde hij de opvatting die 
veel meer buitenlanders hadden, en die door Nederlanders 
werd gedeeld, dat ons land ‘on-filosofisch’ zou zijn. In zijn 
laatste rede toonde Plessner juist waardering voor het in zijn 
ogen nuchtere en praktische denken dat hij in deze jaren van 
crisis en oorlog in ons land had aangetroffen: ‘Waar ter wereld 
laat een volk zich moeilijker door grote woorden en ideologieën 
het hoofd op hol brengen dan in Nederland?’1 Plessner zag 
deze nuchtere en praktische houding in zijn tijd en eveneens 
in het verleden. Een opvatting die we ook zien bij vooraan-
staande historici van de wijsbegeerte, onder wie Ferdinand 
Sassen. Hij sprak in zijn Geschiedenis van de wijsbegeerte in 
Nederland tot het einde der negentiende eeuw (1959) van een fi-
losofie in ons land die zich vooral zou kenmerken door ‘nuch-
terheid, concreetheid, nauwe aansluiting bij de ervaring, rea-
lisme, veelomvattende belangstelling [en een] neiging tot 
practische toepassingen’.2 
     Filosofie is allesbehalve saai, zo laat deze kennismaking 
zien. Filosofen in ons land zijn gehaat en vervolgd en gevangen-
genomen en vermoord. Dit is een verhaal over vernieuwende 
gedachten en scherpe debatten. Met affaires en animositeiten, 
vriendschap en verraad. Een historie van verboden boeken en 
vergeten denkers. De diversiteit in het denken in onze delta 
was enorm. Toch was Helmuth Plessner niet de enige die in al 
deze verschillende stromingen een eigen richting zag, iets wat 
het denken in ons land zou kunnen kenmerken. Of dit de prak-
tische nuchterheid was die Plessner zo waardeerde, moet blij-

[ 10 ]

inleiding



ken. Dit is wel een beeld dat we graag koesteren en uitdragen. 
Toch is het ook een opvatting die strijdig lijkt met de discussies 
die we in dit land hebben gevoerd en de politieke strijd die we 
hier hebben gestreden – en waarin filosofen niet zelden een 
rol hebben gespeeld. Een geschiedenis van de filosofie is ook 
een beeld van het denken over ons land; welke gedachten in 
het verleden werden geaccepteerd en welke juist niet. Hoe deze 
ideeën door bepaalde groepen in de samenleving werden toe-
geëigend en hoe filosofen in publieke debatten vermalen kon-
den worden: de filosofie als een spiegel van de ontwikkeling 
van Nederland. 
     Dit boek is een kennismaking die ik schreef voor studenten, 
als inleiding in de filosofie in Nederland. Bij een kennismaking 
is het niet goed om lezers te overvoeren met namen en termen 
– in een introductie kun je maar zoveel zeggen. Het doel van 
dit overzichtswerk is niet zozeer dat u na lezing alles weet van 
de wijsbegeerte in ons land, maar hopelijk zult u er dan wel 
méér over willen weten. In dit boek is niet gestreefd naar vol-
ledigheid, en er kon slechts een beperkt aantal filosofen worden 
behandeld. In de keuze van die filosofen heb ik me laten leiden 
door eigen onderzoek en door een aantal standaardwerken, 
onder meer van collega’s van de filosofische faculteit (Erasmus 
School of Philosophy; esphil) van de Erasmus Universiteit 
Rotterdam. Die heeft een traditie van onderzoek naar de  
wijsbegeerte in Nederland.3 Sinds 2021 ben ik aan deze faculteit 
verbonden. Eerst als hoogleraar in de Erasmiaanse waarden, 
en sinds maart 2025 als hoogleraar in de Filosofie in Neder -
land.4 Helmuth Plessner toonde hoe mensen konden nadenken 
over zichzelf, maar wel ieder vanuit hun eigen positie. Dit geldt 
ook voor de geschiedenis van de wijsbegeerte, die door elke 
onderzoeker anders zal worden beschreven.5 Dit is mijn ken-
nismaking, die hopelijk iets laat zien van mijn enthousiasme 
voor dit vak.  

[ 11 ]

inleiding



Nederland als knooppunt 
 

Ons land was voor de filosofie een bijzondere plek, omdat het 
altijd een knooppunt is geweest van wijsgerige ontwikkelingen 
in Europa. Ideeën van buiten vonden in onze polders vaak een 
vruchtbare grond en werden hier op een eigen wijze uitgewerkt. 
Intellectuele bewegingen zoals de Moderne Devotie, of de 
newtoniaanse wijsbegeerte, of het spinozisme, drukten een 
stempel op het denken in andere landen. De geschiedenis van 
de filosofie in Nederland is ook een historie van migranten: 
van denkers uit deze streken die veel invloed hadden buiten 
onze grenzen (zoals Desiderius Erasmus), of mensen van bui-
ten die juist in onze gebieden werden omarmd (zoals Isaac 
Newton). Sommige filosofen moesten de Nederlanden ont-
vluchten (Hugo de Groot), en andere vonden hier juist hun 
toevlucht (René Descartes). Veel filosofen die in deze introductie 
aan bod komen hebben een migratieachtergrond (de bekendste 
is Benedictus de Spinoza); een enkeling heeft gedurende zijn 
leven een andere nationaliteit aangenomen (Jacob Moleschott). 
Zoeken naar een typisch Nederlandse filosofie is niet zinvol, 
omdat die nooit heeft bestaan. Interessant is wel wat in deze 
streken kon worden gedacht – en vooral wat er níét mocht. 
     Een introductie in de filosofie in Nederland werpt als eerste 
de vraag op wat ‘Nederland’ eigenlijk was. Deze historie beslaat 
tien eeuwen, en gedurende de meeste tijd waren deze gebieden 
geen eenheid. Onze streken werden lang aangeduid als ‘Lage 
Landen’ en bestonden uit een bonte verzameling bisdommen, 
graafschappen en hertogdommen, met daarin handelssteden, 
die weer onderdeel waren van grotere handelsnetwerken. De 
Lage Landen besloegen ook een groter gebied, ongeveer het 
huidige België en Nederland. Filosofen uit deze gebieden waren 
actief aan universiteiten buiten onze streken, om te beginnen 
in Parijs, en waren verbonden met anderen door een gedeelde 

[ 12 ]

inleiding


