Ronald van Raak

Geen land
van grote

woorden

10 EEUWEN
FILOSOFIE

IN NEDERLAND

Boom



Inhoud

INLEIDING 9

1| FILOSOFEREN IN PARIJS 17
De gestolen kennis 18

Het licht van Siger 23

De ezel van Buridanus 28

2 | NAVOLGEN VAN CHRISTUS 35
De Moderne Devotie 36

Een tijdloze bestseller 41

Noordelijk humanisme 46

3 | DE MORAAL VAN ERASMUS 53
Nieuwe instrumenten 54

Over de vrije wil 59

Over de tolerantie 64

4 | DE WARE VRIJHEID 71
Het land van De Groot 72
Descartes: ommekeer 77

De nieuwe filosofie 82



5 | DE ZONDE VAN SPINOZA 89
De God van Spinoza 9o

De kring van Spinoza 95

De angst voor Spinoza 100

6 | NEWTON IN DE POLDER 107
De fysicotheologie 108
Newtoniaanse wijsbegeerte 113
Verlichting in Nederland 118

7 | FILOSOFIE EN DE POLITIEK 12§
Filosofie voor Nederland 126

De academische filosofie 131

De geest van Spinoza 136

8 | WIJSBEGEERTE OF WETENSCHAP 143
Tekenen van de tijd 144

Op zoek naar eenheid 149

De signifische beweging 154

9 | POLITIEK EN DE FILOSOFIE 1061
De christelijke filosofie 162

Opvoeding in democratie 167

De schaduw van de politiek 172

TEN SLOTTE 179

VERWIJZINGEN 189
LITERATUUR 209
ILLUSTRATIES 225
PERSONENREGISTER 227



Mensen worden niet geboren, maar gevormd.

DESIDERIUS ERASMUS



Inleiding

Mensen filosoferen — en dat hebben we altijd gedaan. Andere
diersoorten denken eveneens, maar wij zijn de enige soort die
gedachten vastlegt en met anderen deelt. Ons bewustzijn is
gebonden aan de omgeving waarin we leven; dat geldt voor
mensen evengoed als voor andere dieren. Tegelijk beseffen wij
dat we de wereld op een bepaalde manier ervaren: we kunnen
ons ‘buiten’ die omgeving denken — en met onszelf meekijken,
meende de Duitse filosoof Helmuth Plessner. Deze reflexiviteit
stelt ons in staat om na te denken over onze positie tegenover
anderen en onszelf in te leven in een ander. Dit kan ons bang
maken voor de toekomst (door angstaanjagende verhalen), of
juist helpen om zaken te relativeren (met humor en ironie).
Helmuth Plessner beschreef dit beeld van de mens in 1928, in
Die Stufen des Organischen und der Mensch. Hij deed dit aan
de universiteit in Keulen. Na de machtsovername in 1933 door
de nazi’s werd de half-joodse Plessner het lesgeven onmogelijk
gemaakt en vluchtte hij naar Groningen. Hier verbaasde hij
zich over het academische klimaat, dat naar zijn idee zoveel
koeler en kleurlozer was dan hij gewend was. Na de oorlog

[9]



INLEIDING

bleef hij in Groningen, in afwachting van de ontwikkelingen
in Duitsland.

Begin jaren vijftig besloot Plessner alsnog terug te keren.
Om zijn verblijf hier af te sluiten hield hij een afscheidsrede,
getiteld ‘Nederland en de wijsbegeerte’ (1952). In die lezing
bleek hoe gedurende zijn verblijf de waardering voor de filosofie
in ons land was veranderd. Eerst deelde hij de opvatting die
veel meer buitenlanders hadden, en die door Nederlanders
werd gedeeld, dat ons land ‘on-filosofisch’ zou zijn. In zijn
laatste rede toonde Plessner juist waardering voor het in zijn
ogen nuchtere en praktische denken dat hij in deze jaren van
crisis en oorlog in ons land had aangetroffen: “Waar ter wereld
laat een volk zich moeilijker door grote woorden en ideologieén
het hoofd op hol brengen dan in Nederland?* Plessner zag
deze nuchtere en praktische houding in zijn tijd en eveneens
in het verleden. Een opvatting die we ook zien bij vooraan-
staande historici van de wijsbegeerte, onder wie Ferdinand
Sassen. Hij sprak in zijn Geschiedenis van de wijsbegeerte in
Nederland tot het einde der negentiende eeuw (1959) van een fi-
losofie in ons land die zich vooral zou kenmerken door ‘nuch-
terheid, concreetheid, nauwe aansluiting bij de ervaring, rea-
lisme, veelomvattende belangstelling [en een] neiging tot
practische toepassingen’.”

Filosofie is allesbehalve saai, zo laat deze kennismaking
zien. Filosofen in ons land zijn gehaat en vervolgd en gevangen-
genomen en vermoord. Dit is een verhaal over vernieuwende
gedachten en scherpe debatten. Met affaires en animositeiten,
vriendschap en verraad. Een historie van verboden boeken en
vergeten denkers. De diversiteit in het denken in onze delta
was enorm. Toch was Helmuth Plessner niet de enige die in al
deze verschillende stromingen een eigen richting zag, iets wat
het denken in ons land zou kunnen kenmerken. Of dit de prak-
tische nuchterheid was die Plessner zo waardeerde, moet blij-

[10]



INLEIDING

ken. Dit is wel een beeld dat we graag koesteren en uitdragen.
Toch is het ook een opvatting die strijdig lijkt met de discussies
die we in dit land hebben gevoerd en de politieke strijd die we
hier hebben gestreden — en waarin filosofen niet zelden een
rol hebben gespeeld. Een geschiedenis van de filosofie is ook
een beeld van het denken over ons land; welke gedachten in
het verleden werden geaccepteerd en welke juist niet. Hoe deze
ideeén door bepaalde groepen in de samenleving werden toe-
geéigend en hoe filosofen in publieke debatten vermalen kon-
den worden: de filosofie als een spiegel van de ontwikkeling
van Nederland.

Dit boek is een kennismaking die ik schreefvoor studenten,
als inleiding in de filosofie in Nederland. Bij een kennismaking
is het niet goed om lezers te overvoeren met namen en termen
— in een introductie kun je maar zoveel zeggen. Het doel van
dit overzichtswerk is niet zozeer dat u nalezing alles weet van
de wijsbegeerte in ons land, maar hopelijk zult u er dan wel
méér over willen weten. In dit boek is niet gestreefd naar vol-
ledigheid, en er kon slechts een beperkt aantal filosofen worden
behandeld. In de keuze van die filosofen heb ik me laten leiden
door eigen onderzoek en door een aantal standaardwerken,
onder meer van collega’s van de filosofische faculteit (Erasmus
School of Philosophy; Esphil) van de Erasmus Universiteit
Rotterdam. Die heeft een traditie van onderzoek naar de
wijsbegeerte in Nederland.3 Sinds 2021 ben ik aan deze faculteit
verbonden. Eerst als hoogleraar in de Erasmiaanse waarden,
en sinds maart 2025 als hoogleraar in de Filosofie in Neder-
land.# Helmuth Plessner toonde hoe mensen konden nadenken
over zichzelf, maar wel ieder vanuit hun eigen positie. Dit geldt
ook voor de geschiedenis van de wijsbegeerte, die door elke
onderzoeker anders zal worden beschreven.s Dit is mijn ken-
nismaking, die hopelijk iets laat zien van mijn enthousiasme
voor dit vak.

[11]



INLEIDING

Nederland als knooppunt

Ons land was voor de filosofie een bijzondere plek, omdat het
altijd een knooppunt is geweest van wijsgerige ontwikkelingen
in Europa. Ideeén van buiten vonden in onze polders vaak een
vruchtbare grond en werden hier op een eigen wijze uitgewerkt.
Intellectuele bewegingen zoals de Moderne Devotie, of de
newtoniaanse wijsbegeerte, of het spinozisme, drukten een
stempel op het denken in andere landen. De geschiedenis van
de filosofie in Nederland is ook een historie van migranten:
van denkers uit deze streken die veel invloed hadden buiten
onze grenzen (zoals Desiderius Erasmus), of mensen van bui-
ten die juist in onze gebieden werden omarmd (zoals Isaac
Newton). Sommige filosofen moesten de Nederlanden ont-
vluchten (Hugo de Groot), en andere vonden hier juist hun
toevlucht (René Descartes). Veel filosofen die in deze introductie
aan bod komen hebben een migratieachtergrond (de bekendste
is Benedictus de Spinoza); een enkeling heeft gedurende zijn
leven een andere nationaliteit aangenomen (Jacob Moleschott).
Zoeken naar een typisch Nederlandse filosofie is niet zinvol,
omdat die nooit heeft bestaan. Interessant is wel wat in deze
streken kon worden gedacht — en vooral wat er niét mocht.
Een introductie in de filosofie in Nederland werpt als eerste
de vraag op wat ‘Nederland’ eigenlijk was. Deze historie beslaat
tien eeuwen, en gedurende de meeste tijd waren deze gebieden
geen eenheid. Onze streken werden lang aangeduid als ‘Lage
Landen’ en bestonden uit een bonte verzameling bisdommen,
graafschappen en hertogdommen, met daarin handelssteden,
die weer onderdeel waren van grotere handelsnetwerken. De
Lage Landen besloegen ook een groter gebied, ongeveer het
huidige Belgié en Nederland. Filosofen uit deze gebieden waren
actief aan universiteiten buiten onze streken, om te beginnen
in Parijs, en waren verbonden met anderen door een gedeelde

[12]



